# श्रीमर्-वल्लभाचार्य-महाप्रभु-विरचित-षोडश-ग्रन्थान्तर्गतम्-अन्तिमम्

# सेवाफलम्

### सविवरणम्

# चतुर्दशटीकाभिस्समलंकृतम्

- १. श्रीकल्याणरायाणाम्
- २. चचा श्रोगोपेशानाम्
- ३. श्रीदेवकीनन्दनानाम्
- ४. श्रीहरिरायाणाम्
- ५. श्रीवल्लभानाम्
- ६. श्रीपुषबोत्तमानाम्
- ७. श्रीद्वारकेशानाम्

- ८. श्रीलालूभट्टानाम्
- ९. श्रीजवगोपालभट्टानाम्
- १०. श्रीलक्ष्मणभट्टानाम्
- ११. श्रीगोकुलनाषानाम्
- १२. केबाञ्चित्
- १३. केबाञ्चित्
- १४. श्रीवजभूषणानाम्

श्रीमद्-वल्लभाचार्य-महाप्रभु-वंशावतंस-गोस्वामिश्री-१००८ श्रीगोविन्दराय –महाराजश्रीस्येतैः—प्रकाशितम्



## सेवाफलम्

#### सविवरणम्

## चतुर्दशटीकाभिस्समलंकृतम्

- १. श्रींकल्याणरायाणाम्
- २. चचा श्रोगोपेशानाम्
- ३. श्रीदेवकीनन्दनानाम्
- ४. श्रीहरिरायाणाम्
- ५. श्रीबल्लभानाम्
- ६. श्रीपुरुषोत्तमानाम्
- ७. श्रीद्वारकेशानाम्

- ८. श्रीलालूभट्टानाम्
- ९. श्रीजयगोपालभट्टानाम्
- १०. श्रीलक्ष्मणभट्टानाम्
- ११. श्रीगोकुलनाथानाम्
- १२. केषाञ्चित्
- १३. केषाञ्चित्
- १४. श्रीवजभूषणानाम्

श्रीमद्-वल्लभाचार्य-महाप्रभु-वंशावतंस-गोस्वामिश्री-१००८ श्रीगोविन्दराय – महाराजश्रीत्येतैः – प्रकाशितम्

#### प्रकाशक:

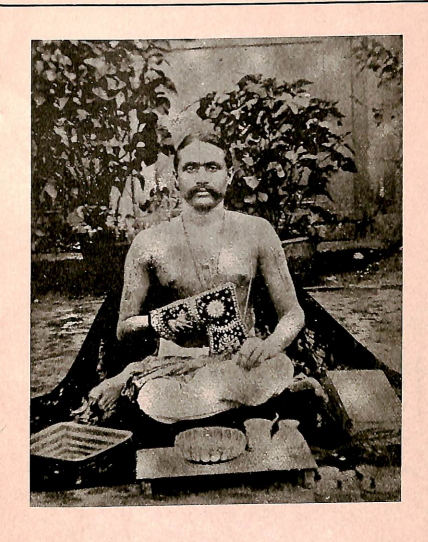
गोस्वामिश्री १००८ श्रीगोविन्दरायजी महाराज गोविन्दनिकेतन, भाटिया बाजार, पोरबन्दर, गुजरात, ३६०५७५, भारत.

साधारणसंस्करण २००० प्रति राजसंस्करण १००० प्रति श्रीवल्लभाब्द : ५०३

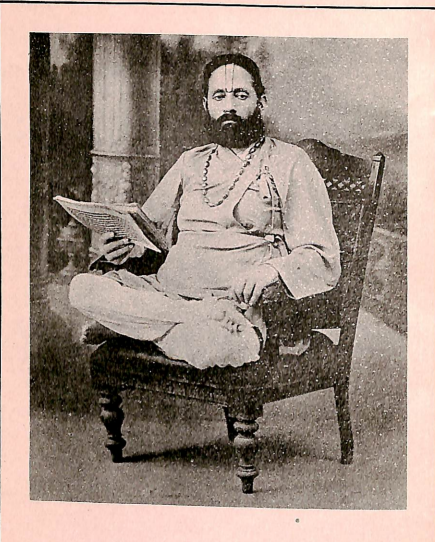
ग्रन्थपरिचयलेखक: गोस्वामी क्याम मनोहर

#### मुद्रक :

स्टूडियो बहार, २३-ए, सेन्ट्रल चौपाटी बिल्डिंग, चौपाटी, बम्बई, ४०० ००७.



गोस्वामिश्री १००८ श्रीजीवनलालजी महाराज



गोस्वामिश्री १००८ श्रीरणछोडलालजी महाराज

#### ॥ श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः ॥

# ग्रन्थ-परिचय

सेवाफल और उसके विवरण की रचना श्रीमहाप्रभुने आगरामें विष्णुदास छीपाके लिए की थी. किंवदन्तीके अनुसार इसका रचनाकाल वि. सं. १५८२ माना जाता हैं. ' वार्तिमें एतद्विषयक उल्लेख यों मिलता है:

"सो आगरेके पासके गाममें एक छीपाकें घरमें प्रकटे. सो बडे भये, बीस वर्षके, तब ब्याह भयो. सो पिता वस्त्र छाप देय विष्णुदास आगरेमें जाई बेच लावें. सो ऐसे करत एक समय श्रीआचार्यजी आगरे पधारे. सो विष्णुदास सुन्दर छींटके थान ले आगरे गये. तब श्रीआचार्यजीने कृष्णदाससों कही—'यह छीपाके पास छींट आछी है सो तू ले. जो मांगे सो दे.' तब कृष्णदासने विष्णुदाससों कही—'यह छींटके थान सगरे हमकों दे. याके दाम हैं सो तू ले.' सो विष्णुदासने चौगुनौ मोल कह्यो. सो कृष्णदासने सगरे ष्पैया गिन दिये. और कहे— 'और आछे थान होई सो ले आऊ!'

तब विष्णुदास चक्रत होई रहे जो ए तो बड़े महापुरुष अलौकिक जीव हैं ! जो मोल न कियो, सगरे थान लिये, ताके दाम दिये ! सो इनको छींट देनो उचित नहीं है. इनको पैसा मेरे घर आवेगो तो सगरो घर बैरागी होई जायेगो ! तब विष्णुदासने कही— 'ये सगरे अपने रुपैया लेऊ. मेरे छींटके थान फेरि देऊ.' तब कृष्णदासने कही—'तू बडो मूरख दीसत है ! ते मोल कह्यो सो दाम दिये. अब यह थान कबहूं फिरै नाहीं. तेरे टोटा होई तो और ह रुपैया ले. चौगुने तो दाम लिये !'

तब विष्णुदासने कही—'तुम महापुरुष हो ताते तिहारो द्रव्य घरमें आये सगरो घर बैरागी होईगो. याते मैं तुमको नाहीं बेचतः जो थान न देह तो यह रुपैया हू राखो. और यान हू राखो. परन्तु रुपैया तिहारो मोकों पचे नाहीं.' तब कृष्णदासने कही— 'यह थानकी श्रीआचार्यजीने श्रीमुखसों सराहना करिके कहैं—''लेऊ.'' सो तू कोटोन उपाय करे तो यह थान फिरै नाहीं और श्रीआचार्यजी बिना सेवक ओरको कछु लेत नाहीं...' तब विष्णुदासने कही— 'श्रीआचार्यजी कहां हैं ?''

उपनिषद्में ठीक ही तो कहा है कि परमात्मा न तो प्रवचनसे मिलता है, न मेघासे और न बहुश्रुततासे ही ! परमात्मा कहां है ? किसे मिलता है ? उत्तरः परमात्मा जिसे खोज रहा हो वहीं परमात्माको खोज पाता है ! परमात्मा जिससे मिलना चाहता है वही परमात्मासे मिल पाता है— ''यमेवैष वृणुते तेन लभ्यः'' (कठ. १—२—२३).

१ वैष्णववाणी (अंक ४ वर्ष १९७९) श्रीनागरदास शास्त्री लिखित लेख.

भारतवर्षकी तीन-तीन परिक्रमाओंमें श्रीमहाप्रभु इन्हीं विष्णुदासोंको तो खोज रहे थे. तभी तो विष्णुदास भी पूछ सके– ''श्रीआचार्यजी कहां हैं ?''

निरोधलक्षण ग्रन्थमें कहा गया है कि भक्तोंके बीच भगवान्का इस भूतलपर प्रकट होना करणिनरोध है. प्रयन्धको भूल कर भक्तोंका भगवान्में आसक्त हो जाना व्यापार- निरोध है. इस प्रयन्धविस्मृतिपूर्वक भगवदासिक्तिके व्यापारद्वारा भक्तिके देह-इन्द्रिय-अन्तः करण-प्राण-आत्मा सभीसे सर्वत्र-सर्वदा भगवान्के स्वरूप या लीला का निरन्तर अनुभव होना (मानसी सेवा) फलिनरोध है. तदनुसार विष्णुदासकी छींटपर श्रीमहाप्रभुका रीझना करण- निरोध या. विष्णुदासका— "श्रीआचार्यजो कहां हैं?" पूछना व्यापारिनरोध या. और सेवाके विना ही विष्णुदासको इस 'सेवाफल' का दान फलिनरोध था! "यमेवैष वृणुते तेन लम्यः तस्यैष आत्मा विवृणुते तनुं स्वाम्!"

जीवात्माका वरण करणिनरोध है और परमात्माद्वारा निजरूपका विवरण फलनिरोध है.

वार्तामें आता है कि 'तब श्रीआचार्यजी श्रीयमुनाजीके तीर पद्यारी विष्णुदासको न्हवाई नाम सुनाये ब्रह्मसम्बन्ध कराये. विष्णुदासने विनती करी— 'महाराज! में मूरख हों सो ऐसी कृपा करो जो श्रीभागवत आदि आपके ग्रन्थनमें कछ ज्ञान होई, आपके मारगको सिद्धान्त जान्यो जाई.' तब श्रीआचार्यजी 'सेवाफल' ग्रन्थ करी विष्णुदासको सुनाये. सो सुनिके विष्णुदासने विनती करी—'महाराज! 'सेवाफल' ग्रन्थके सुनेते सगरे शास्त्रपुराणको ज्ञान भयो परन्तु 'सेवाफल' ग्रन्थको अभिप्राय समुझिवेमें नाहीं आयो. तब श्रीआचार्यजी कहें— 'ग्रन्थ' 'सेवाफल' ऐसो ही कठिन है. भली करी ते पूछ्यो!' पाछे आप 'सेवाफल' की टीका करिके सुनाये. तब सगरे मारगको सिद्धान्त विष्णुदासके हृदयारूढ़ भयो सो मगन होई गये... सो विष्णुदास थोरो सो कपडा छापें सो आगरे बेचि आवें जामे देहनिर्वाह होई. और सगरे दिन-रात मानसी सेवा श्रीआचार्यजीके ग्रन्थ श्रीसुबोधनीजीके भावमें मगन रहें!"

यह मानसी सेवा परासेवा है, यह सिद्धान्तमुक्तावलीमें कहा गया था. मानसी सेवाकी सिद्धि तनु-वित्तजा सेवा करनेसे होती है, यह भी वहीं कहा गया था. इस पुष्टिभिक्तरूपा सेवाकें अधिकारी पुष्टिजीव ही होते हैं, सभी नहीं, यह पुष्टिप्रवाहमर्यादामें निरूपित किया गया है. सिद्धान्तरहस्यमें पुष्टिजीवोंको पुष्टिभिक्तरूपा सेवामें दीक्षित करनेके लिए आत्म-समर्पणका प्रकार समझाया गया है: इससे भोगासिक्त पुष्टि-भिक्तमें बाधा पहुंचानेमें असमर्थं बन जाती है. नवरत्नमें सेवाको उद्धेगरिहत बनानेके लिए चिन्तात्यागकी बात समझाया गयी है. अन्तःकरणप्रबोध विवेकवीर्याश्रय तथा कृष्णाश्रय द्वारा इसी पुष्टिमार्गीय भगवत्सेवामें विध्नरूप उद्धेग एवम् प्रतिबन्धों से बचनेके उपाय दिखलाये गये हैं. चतुक्लोकीमें इस सेवाका पुष्टिमार्गीय धर्मार्थकाममोक्षकी पुष्पार्थंचतुष्टियीमें क्या स्थान है यह दिखलाया गया है.

भिक्तवर्घनीमें इस सेवाके बीजभावसे लेकर व्यसनदशातक होते विकासकी रूपरेखा खींची गयी है. सेवाके अनवसरमें चित्तके भगवत्प्रवण बने रहनेमें कोई व्यवधान न आये एदतर्थ जलभेद-पञ्चपद्यानिमें भगवत्कथाके श्रवण-कीर्तनका स्वरूप समझाया गया है. यह सेवा न निभत्ती हो तो भोगासिक्तपर काबू पानेके लिए गृहत्याग कर देना चाहिये. यह गृहत्याग व्यसनदशा सिद्ध होनेपर ही करना चाहिये अन्यथा नहीं. संन्यासिनर्णयमें यह सावधानी वरतनेकी सलाह दी गयी है. निरोधलक्षणमें इस सेवाके मानसी सेवाके रूपमें विकासके सहायक कारणोंको परिभाषित किया गया है. अब सेवाफलमें उक्त तनु-वित्तजा सेवाका फलित रूप फलिनरोध अर्थात् अलैकिक-सामर्थ्यके रूपमें दिखलाया जा रहा है. यह परमात्माके भूमारूपमें सकल वृत्तियोंका योजन है. इसे 'सर्वात्मभाव' भी कहते हैं.

समग्र षोडशग्रन्थोंकी एकवाक्यता या आधारशिलाके जैसी केन्द्रीय धारणा, पुष्टिप्रवाह-मर्यादा ग्रन्थकें—''भगवद्रूपसेवार्थं तत्सृष्टि: नान्यथा भवेत्," वचनमें श्रीमहाप्रभुने स्पष्ट कर दी है. अतएव षोडशग्रन्थके उपसंहाररूप सेवाफलमें पुष्टिमार्गीय फलसे भिन्न किसी फलका निरूपण स्वीकारनेपर; अथवा पुष्टिमार्गमें भी सेवासे भिन्न किसी कर्तव्य या अवस्था को पुरुषार्थं या फलरूप माननेपर, उपक्रम-उपसंहार आदि तात्पर्यनिर्धारक अंगोंमें परस्पर विसंवाद उपस्थित हो जायेगा. अतएव इस ग्रन्थके उपसंहारमें श्रीमहाप्रभु आज्ञा करते हैं— 'कुसृष्टिरत्र वा काचिद्रत्पद्येत स वै श्रमः''.

इस ग्रन्थमें सेवाफलके रूपमें वर्णित 'अलौकिक सामर्थ्य,' 'सायुज्य' तथा 'वैकुण्ठादिषु सेवोपयोगिदेह' की अनेक व्याख्यायें विभिन्न टीकाकारोंद्वारा दी गयी हैं.
यथा :

१) ये तीनों फल पुष्टिसर्गके तीन अवान्तर वर्ग पुष्टिपुष्टि मर्यादापुष्टि तथा प्रवाह-पुष्टि की त्रिविध कक्षाके जीवोंकें फल हैं.

२) तनुनवत्वरूप अलोकिकसामर्थ्य भगवद्विरहकी फलात्मिका अनुभूति है. सायुज्य भगवत्संयोगकी फलात्मिका अनुभूति है. नवतनुत्त्वस्वरूप सेवोपयोगिदेह उभयसाधारण अधिकारकोटीका फल है.

३) अलौकिक सामर्थ्य पुष्टिभिक्तका फल है; तथा सायुज्य और सेवोपयोगिदेह मर्या-

दाभितके फल है.

४) अलौकिकसामर्थ्य सायुज्य और सेवोपयोगिदेह क्रमशः उत्तम मध्यम तथा साधारण कोटीके फल है.

५) संयोगानुभूतिरूप सायुज्य परम फल है. वियोगानुभूतिरूप अलौकिकसामर्थ्य तथा

सेवोपयोगिदेह अधिकारसिद्धिरूप अवान्तर फल हैं.

६) अलौकिक सामर्थ्य और सायुज्य पुष्टिभिक्तिके फल हैं तथा सेवोपयोगिदेह मर्यादाभिक्तिका फल है.

- ७) अलौकिकसामर्थ्यं अति-अन्तरंग सेवाका फल है. अन्तरंग सेवाके द्विविध सायुज्यरूप फल होते हैं: केवल आत्मना अनुभूयमान सायुज्य और अलौकिक-देह-इन्द्रिय-अन्त:करण-आत्मना अनुभूयमान सायुज्य. सेवोपयोगिदेह वहिरंग सेवाका फल है.
- ८) सर्वेन्द्रियोंकी भगवत्परता अलौकिकसामर्थ्य है. देहनाशक विगाढ़भावसे अन्यस्फूर्ति-रहित आन्तर संयोग सायुज्य है. मानसी सेवाकी सिद्धि होनेपर, वैकुण्ठादि भगवद्धामोंमें जैसे देह होते हैं वैसे, सेवोपयोगिदेहकी सिद्धि तृतीय फल है.

भगवान्के द्वारा प्रदत्त भावोंके अनुसार भगवदनुभूतिके अनेक प्रकारोंमें भक्तोंको फल-रूपता प्रतीत होती है. अतः सभी व्याख्याकार अपनी-अपनी फलरुचिके अनुसार फलकी व्याख्या करते रहते हैं. इनमें यदि मतभेद दिखलायी पडता है तो वह भी अपनी-अपनी फल-रुचिकी मस्तीका मधुर मतभेद है. अतः मतभेद भी फलात्मक है!

ग्रन्थके तात्पर्यका जहां तक प्रश्न है तो वह भागवत (३।५।३२-४०) के नौ श्लोकोंकी सुबोधिनीमें श्लोमहाप्रभुने सुस्पष्ट किया है. वहां भी सेवाफलकी तरह भिवतके तीन फल दिखलाये गये हैं: जीवन्मुक्ति सायुज्य और वैकुण्ठलोकप्राप्ति. अतः अलौकिकसामर्थ्य और जीवन्मुक्ति को एक इत्य मानना चाहिये; तथा वैकुण्ठादिषु सेवोपयोगिदेह और वैकुण्ठलोकप्राप्ति को एक इत्य मानना चाहिये; उभयत्र सायुज्य तो समान है ही. इस एक इत्याको निर्धारित करनेके बाद सुबोधिनीमें जो विस्तृत विवरण फलत्रयका दिया है तदनुसार सेवाफल ग्रन्थमें निर्दिष्ट फलत्रयका भी स्व इपनिर्धारण सुकर हो जाता है.

अलौकिकसामर्थ्य प्रकट होता है, इस भूतलपर भगवत्सेवा करते हुवे, सकल इन्द्रियोंसे भगवदनुभूतिके रूपमें, यही पुष्टिमार्गीय जीवन्मुक्ति है. इसे 'फलिनरोध,' 'सर्वात्मभाव,' 'व्यसनोत्तर-कृतार्थता,' 'तनुनवत्व' या 'मानसीसेवा' कुछ भी कहो, एक ही अवस्थाके विभिन्न पहलुओंका निरूपण है. स्थूल दृष्टिसे शब्दार्थ भिन्न-भिन्न है पर पदार्थ सर्वत्र एक ही है.

भागवतके दशम स्कन्धका वर्ण्य-विषय निरोध है. एकादश स्कन्धका वर्ण्य-विषय मुक्ति है. द्वादश स्कन्धका वर्ण्य-विषय आश्रय-ब्रह्मभावापत्ति है. इस स्कन्धत्रयीके विषयक्रम तथा श्रीमहाप्रभुके—'एवं भेदत्रयं निरूपितं सायुज्यं वैकुण्ठः जीवन्मुक्तिश्चे ति" (सुबो.३।२५।४०) वचन की एकवाक्यताको दृष्टिगत करनेपर यहां सेवाफलग्रन्थमें विणत फलत्रयका रूप स्पष्ट-तया निर्धास्ति हो जाता है. अलौकिकसामध्यं फलिनरोध है, इस भूतलपर घटित होनेवाली भक्तोंकी जीवन्मुक्तिकी तरह, जो दशम स्कन्धके भक्तोंके जैसी भगवदनुभूतिका एक अलौकिक प्रकार है. सायुज्य परमात्मामें लय है, विदेहमुक्तिकी तरह, जो एकादश स्कन्धका वर्ण्य-विषय है. वैकुण्ठादिषु-सेवोपयोगिदेह आश्रय-ब्रह्मभावपत्ति है, वैकुण्ठादि दिव्य भगवद्धामोंमें दिव्य देह प्राप्त करके पुनः भगवद्भजनके सुअवसरकी प्राप्ति है, जो भागवतके द्वादश स्कन्धका वर्ण्य-विषय है.

इस तरह तीनोंकी एकवाक्यता निर्घारित हो जानेपर निरोधलक्षण ग्रन्थके बाद सेवाफल

ग्रन्थकी कमसंगति भी स्पष्ट हो जाती है. निरोधकी साधनावस्थाका निरूपण निरोधलक्षणमें अभिलिषत है तथा निरोधलक्ष फलावस्थाका निरूपण यहां सेवाफलमें. जैसे सेवाकी साधनावस्था सिद्धान्तमुक्तावली तथा सिद्धान्तरहस्य में विवक्षित है और सेवाकी फलावस्था यहां सेवाफलमें.

विभिन्न व्याख्याकारोंके इस फलविचारके बारेमें इतने जादा मतभेदका कारण एक मध्य कलह है. पुष्टिभिक्तमें भगवान्की संयोगानुभूति परमफल है कि विरहानुभूति. इस प्रश्नका उत्तर देते समय विभिन्न व्याख्याकार अपनी-अपनी भावरुचिके विवश उलझ जाते हैं. अतः सेवाफल ग्रन्थके अध्ययनसे पूर्व एतद्विषमक श्रीमहाप्रभु-श्रीप्रभुचरणके मन्तव्योंका अध्ययन उपकारक होगा.

तैत्तिरीयोपनिषद्में ब्रह्मको 'आनन्दमय' (२।५) कहा गया है और 'आनन्द' (३।६) भी. इसी तरह यहीं (२।७ में) ब्रह्म को 'रस' भी कहा गया है —''रसौ वें सः .'' ब्रह्मसूत्रके — ''आनन्दमयोभ्यासात्'' सूत्रमें दो वातें निर्धारित की गयी हैं. एक तो 'आनन्द' पदके साथ 'मय (ट्)' प्रत्यय प्रचुरताके अर्थमें प्रयुक्त हुआ है अतः 'आनन्दमय' का अर्थ होता है: प्रचुर आनन्दरूप. दूसरे 'आनन्दमय' शब्द परमात्माका वाचक है. इन सारी वातोंको लक्ष्यगत करनेपर दो प्रश्न उठते हैं:

- १) क्या 'आनन्द' और 'आनन्दमय' शब्द पर्यायवाची होनेपर भी अर्थंछायाके भेदके कारण ब्रह्मके किन्हीं दो रूपोंका निरूपण करते हैं या नहीं ?
- २) यदि करते हों तो "रसो वै सः" वचन द्वारा ब्रह्मके किस रूपको, क्या आनन्दरूपको अथवा आनन्दमयरूपको, 'रस' कहा जा रहा है ?

निश्चयेन कहा जा सकता कि श्रुतिका भार परमात्माकी रसरूपतापर अधिक है क्योंकि स्पष्टतया वहां कहा गया है-''रसो वै सः रसं ह्येवायं लब्ब्वा आनन्दी भवती.'

इस विषयमें श्रीहरिरायचरणकी धारणा है कि परमात्माके विहःप्रकट साकृति रूपको 'आनन्दमय' कहना चाहिये और भक्तकें हृदयमें प्रकट होती परमात्माके प्रति स्नेहानुभूति या प्रीति को 'आनन्द' कहना चाहिये.

रसशास्त्रमें रित अर्थात् प्रीति को 'रस' एवम् 'स्थायिभाव' कहा जाता है. जिस व्यक्तिके बारेमें रित या प्रीति होती है उस व्यक्तिको रसशास्त्रमें 'आलम्बनिवभाव' कहा जाता है. रसशास्त्रका प्रमुख विवेच्य विषय हमारे प्रमुख मनोभाव, उनके विषय, उद्दीपक, अनुभावक एवम् अंगभूत अस्थायी मनोभावों के स्वरूपोंका निर्धारण हैं. अतः रस अर्थात् स्थायी मनोभाव को रसशास्त्रमें धर्मी माना जाता हैं; और इन प्रीति भय कोध उत्साह निर्वेद जैसे मनोभावोंके विषय उद्दीपक आदि अन्य सभी अंगोंको धर्म माना जाता है.

तदनुसार श्रीहरिरायचरणकी घारणा है कि वहिः प्रकट परमात्माका रूप, क्योंकि भक्तके स्नेहमय स्थायी भावका ही आलम्बनविभागके रूपमें हृदयके बाहर प्राकटच है अतः, उसे

धर्मसहित धर्मी मानना चाहिये इसके विषरीत भक्तके हृदयमें प्रकट स्थायीभाव, जिसकी स्पष्ट अनुभूति विरहदशामें ही सम्भव है, उसे केवलधर्मी मानना चाहिए. "एतावान्परं विशेषो यद् बहिःप्रकटं रूपं रसधर्मसहितम् 'आनन्दमय' शब्देनोच्यते, धर्ममात्रं केवल भाव रूपम् 'आनन्द' शब्देन इति" (प्रभुप्रादुर्भावविचार). अतः केवल धर्मीको उपनिषद्में 'रस' कहा गया है. श्रीहरिरायचरणके अनुसार 'आनन्द' और 'रस' पर्यायवाची शब्द हैं, और, 'आनन्दमय' का अर्थ होता है: रसधर्म-आलम्बनविभावसहित स्थायिभाव. 'आनन्दमय' और 'रस' पर्यायवाची नहीं हैं.

अणुभाष्यमें परन्तु भाष्यकार किन्धित् भिन्न प्रकार दिखलाते हैं— "अग्रे 'रसो वै सः' इति वक्ष्यमाणत्वात् तस्य च स्थायिभावात्मकत्वात् तस्यैव आनन्दमययत्वाच्च'' (अणुभाः ३।३।१५). यहां 'आनन्दमय' और 'रस' को पर्यायवाची माना गया है.

बह्मको आनन्दरूप माना गया है— "आनन्दो ब्रह्मित व्यजानात्". ब्रह्म अपरिच्छिन्न—अनन्त-पूर्ण आनन्द है, पर भक्तके हृदयमें जब उस परमात्माके लिए प्रीति प्रकट होती है तो उसके अनुभवका सुख,ब्रह्मकी केवल तत्वानुभूतिसे कहीं अधिक पूर्णतर—प्रचुर होनेके कारण, 'आनन्दमय' कहलाता है. अतः भाष्यकारके मतमें 'रस' का पर्यायवाची शब्द 'आनन्दमय' हैं. तैत्तिरीयोपनिषद (२।५) में अतएव विज्ञानमयकोशके भीतर आनन्दमयकी उपस्थिति दिखलायी गयी है. इस आनन्दमयकी आत्मा आनन्द है यह—"आनन्द आत्मा" (वहीं) कह कर-दिखलाया गया है.

ऐसी स्थितिमें आनन्दको धर्मी मानना चाहिये कि आनन्दमयको ? यदि आनन्दको धर्मी मानते हैं तो आनन्दमय धर्म बनेगा और यदि आनन्दको धर्म मानते हैं तो आनन्दमयको धर्मी मानना पडेगा.

हमने देखा कि रसशास्त्र प्रेमको धर्मी मानता है और प्रियतम आदिको धर्म. क्योंकि रसशास्त्र भाविविचना है और प्रेम एक भाव है. अतः अपने पारिभाषिक अर्थमें प्रियतम रसशास्त्रके लिए धर्म वन जाता है. क्योंकि प्रियतमके स्वरूप गुणधर्म या विभिन्न प्रकारों का विवेचन, रसशास्त्रको, प्रेमके जनक और प्रेमके आलम्बन-विषय के रूपमें अभीष्ट है—स्वतन्त्र-तया नहीं. भागवतमें भगवान्से भिन्न किसी लौकिक चरित्रके रसात्मक वर्णनका कोई स्थान नहीं है. ऐसे ही ब्रह्मके शुब्क तात्विक विवेचनार्थ भी भागवत प्रस्तुत नहीं है. भागवत भगवान्के रसात्मक रूप एवम् लीला के वर्णनार्थ प्रवृत्त हुयी है. अतएव कभी रसशास्त्रीय परिभाषाओं के सहारे भगवान्के स्वरूप एवम् लीला का वर्णन होता है तो कभी ब्रह्मशास्त्रीय परिभाषाओं के सहारे भी. कभी भक्तोंकी भक्तिके अंगके रूपमें भगवान्का वर्णन होता है, तो कभी भगवल्लीलों अंगके रूपमें भक्त और उनकी भगवद्भिक्त का वर्णन होता है. कभी अतएव भक्तिको धर्मी मान कर तदंगभूत भगवान्का धर्मके रूपमें वर्णन होता है (यह रसशास्त्रीय विवेचनशैली है) और कभी भगवान्का धर्मी मान कर उनकी लीलाके अंगभूत भक्ति और भक्तों का

धर्मरूपेण निरूपण होता है (यह ब्रह्मशास्त्रीय विवेचनशैलो है). इनमेंसे किसी एकतर परि-भाषाके अनुसार विवेचनाका हुठाग्रह सरस तो हो सकता है पर सर्वांगीण नहीं.

अतएव भागवतानुसारी भगवान्के रसात्मक रूपके निरूपणमें दोनों वर्णनशैलियोंका यथायथ उपयोग अभीष्ट होता है. भक्तोंके प्रियतम भगवान्को कभी 'धर्मी' कहा जाता है और उनके स्वरूप गुण एवम् लीला के आकर्षणके कारण प्रकट होती प्रीतिको 'धर्म'.

सुबोधिनी (१।१९।१६) में श्रीमहाप्रभुने यह समझाया है: "स्नेह एक विलक्षण पदार्थ है. स्नेहके आधार और विषय दोनों ही भगवान् ही होते हैं. जितना-जितना कोई भगवान्के निकट पहुंचता जाता है, उतना उसमें भगवान्के ज्ञान ऐक्वर्य आदि गुणोंका संक्रमण भासित होने लगता है, जैसे अग्निके निकट स्थित वस्तुओंमें उष्णता संक्रान्त होती है. इसी तरह जितनी-जितनी निकटता भगवान्के साथ हमारी बढ़ती जाती है, उतनी-उतनी मात्रामें भगवढ़में प्रीति भी हमारे भीतर बढ़ती चली जाती है". प्रीति भगवान्का आत्मरतिरूप धर्म है, पर भगवान्के निकट होनेपर वह हमारे भीतर भी प्रकट होने लगता हैं अतएव श्रीमहा-प्रभु कहते हैं—"प्रीतिस्तु भगवद्धमंः" (सुबो. २।२।७). यह ब्रह्मशास्त्रीय विवेचनशेली है.

प्रेम, प्रियतमके कारण, प्रेमीके हृदयमें प्रकट होता है. प्रेमके अति गाढ होनेपर, प्रियतमकी अनुपस्थितिमें भी आसिक्तभ्रमन्यायसे, उस प्रेमके कारण प्रियतम भी कभी प्रकट हो
सकता है. प्रियतमसे प्रकट होनेके रूपमें प्रेम वर्म तथा प्रियतम धर्मी माना जाता है. पर प्रगाढ
अवस्थामें प्रेमके कारण प्रियतमके प्रकट होनेपर, प्रेम धर्मी और प्रियतम धर्म बन जाता है.
अतः प्रेम और प्रियतम का भेद बड़ा लंबीला है—"विरहभावे... तु ज्ञानादिसर्वतिरोधानेन
अग्रिमरसानुभवो न भविष्यतीति स्वयमेव (आलम्बनिवभाव एव °) तदनुभवात्मको भवतीति
ज्ञापनाय विज्ञानरूपत्वमुच्यते. तदनुभवविषयः आनन्दमयः इति तत्स्वरूपमुच्यते.
तत्र निरुपधिप्रीतिरेव मुख्या नान्यदिति ज्ञापनाय प्रियस्य प्रधानांगत्वमुच्यते. स्थायिभावस्यंकरूपत्वादात्मत्वमुच्यते. यतः ततएव (स्थायिभावादेव ') विभावादिः विविधभावोत्पत्तिः" (अणुभाः १।१।११). प्रेम ही जब प्रगाढ वन कर प्रियतमके रूपमें बाहर
प्रकट हो जाता है तो वहिःप्रकट रूपको 'आनन्दमय' कहा जाता है और अन्तःस्थित प्रेमको
'आनन्द' अन्यथा प्रियतम भगवान् आनन्द है और भगवत्त्रेम आनन्दमय.

अणुभाष्य (३।३।१०) में यह कहा गया है कि जैसे तन्तुओं आतान-वितान बुने जानेपर जो पट प्रकट होता है वह तन्तुओंसे भिन्न नहीं होता, इसी तरह आलम्बन विभाव (स्वयम् भगवान्) उद्दीपन विभाव (वेणुनाद आदि) अनुभाव (भूभृंगादि) तथा सञ्चारिभाव-(मान-देन्यादि) के परस्पर आतानवितानमें जिस स्थायिभाव (भगवत्त्रोति) का प्राकटच होता है वह स्वयम् भगवान्से भिन्न नहीं होता. अतः आनन्द और आनन्दमय का भेद वस्तुगत न होकर विवक्षागत होता है.

१ कोष्ठान्तर्गत शब्द लेखकके हैं.

अवतारकालमें भगवान् अपनी लीलाओं के द्वारा भक्तों के हृदयमें अनेक प्रकारके स्नेह प्रकट करते हैं. ऐसे स्नेही भक्त जब भगवद्विरहमें भगवान् गृणगानमें तल्लीन हो जाते हैं तब हृदयस्थित स्नेह भगवद्विषयक विविध मनोरथों के सांचे मे ढलकर स्वयम् भगवान् एवम् उनकी लीलाओं का रूप धारण कर लेता है. अनवतारकालमें इसी तरह सेव्य-स्वरूप सेवाकर्ता के हृदयमें स्नेह प्रकट करते हैं. यह स्नेह भगवत्कथाके श्रवण-कीर्तन-कालमें भक्तके हृदयमें भगवत्वरूपानुभूतिका रूप भी धारण कर लेता है.

तामस-प्रमेय-प्रकरणकी सुबोधिनीमें अतएव भगवान्का स्वरूप 'नटवरवपु'के रूपमें वर्णित हुआ है :

''रसानुभूतिके दो प्रकार सम्भव हैं. प्रथम प्रकार होता है: जहां प्रेम (स्थायिभाव-धर्मी) और प्रियतम (आलम्बनिवभाव-धर्म) दोनोंकी अनुभूति हो. द्वितीय प्रकार होता है : प्रियतम (आलम्बनविभाव-धर्म) अनुपस्थित हो, पर प्रेम (स्थायिभाव धर्मी) की अनुभूति हो रही हो. नाटचमें, द्वितीय प्रकारसे, केवल रित या प्रेम की ही वास्तविक होती है. प्रियतम-आलम्बनविभावके रूपका तो केवल नाटन ही होता है, साक्षात् उपस्थिति नहीं. संयोगमें आलम्बनविभाव और स्थायिभाव दोनों ही उपस्थित रहते हैं. नेत्रोंके समक्ष वाहर आलम्बनविभावरूप भगवान् उपस्थित होते हैं और हृदयके भीतर स्यायिभावरूप भगवद्रति भी अवस्थित होती है. संयोग-लीलामें अतएव 'वर' की तरह प्रत्यग्रभोग माना जाता है; और विप्रयोगलीलामें गाढ स्नेहवश 'आसक्तिभ्रम'को तरह अनुभूत होती भगवदुपस्थिति 'नट' की तरह केवल नाटन मात्र है. अतः नटवत् और वरवत् लीला करनेवाले भगवान्के स्वरूपको 'नटवरल्पु' कहा जाता है. क्योंकि श्रृंगाररसके अनुसार प्रत्यग्र-साक्षात् सम्भोग जैसे वर-पतिका कार्य है, वैसे ही नाटचमें सम्भोगका नाटन नट-अभिनेताका कार्य होता है. भगवान् एककालावच्छेदेन उभयविधकार्य सम्पन्न करते हैं. वाह्यमें प्रकट होकर रसानुभव प्रदान करनेका; तथा हृदयमें तीव आसक्तिवश प्रकट होती अनुभूतिमें रसाभिनय करनेका भी.

ज्ञानियोंद्वारा उपासनार्थं किल्पत रूप हृदयमें अनुभवसुख प्रदान कर सकता है. पर भक्तोके लिए तो उनके द्वारा भावित रूपको धारण कर भगवान् बाहर भी प्रकट होते हैं. सभी इन्द्रियोंसे अनुभूत होनेका सुख भक्तको प्रदान करते हैं. इस वहिःप्रकट भावित रूपको मायिक किल्पत; या देहदेहिभावन्यायसे परमात्माके वास्तविक स्वरूपको आवृत करनेवाला कोई भिन्न रूप नहीं माना जा सकता है. यह भावित-बहिःप्रकट रूप उतना ही पारमाथिक होता है जितने कि स्वयम् परमात्मा" (सुबो. १०।१२।५).

इस प्रसंगमें रसशास्त्रीय रीतिके अनुसार निरूपण किया गया है. अतएव भगवद्गतिकी तुलनामें भगवान्को धर्मके रूपमें वर्णित किया गया है. किरभी लक्ष्यमें रखने लायक वात यहां यह है कि वृन्दावनमें प्रत्यग्रभोक्ताके रूपमें; तथा व्रजकी गोपिकाओंके हृदयमें वृन्दावन की आन्तर लीलानुभूतिके दानद्वारा, रूप एवम् लीला का नाटक करते हुवे, अपना उभयविध (नटवत् और वरवत्) रूप भगवान्ने एककालावच्छेदेन प्रकट किया है. भगवान् स्वयम्को वहिःप्रकट न करें तो ज्ञानियों और भक्तों के सुखमें कोई तारतम्य नहीं रह जाता है. प्रत्युत भवतोके लिए केवल हृदयमें भगवान्का अनुभूत होना तो एक दुः खकी वात वन जाती है! (हृद्येव प्राकटचे तु मनोमात्रभोग्यत्वम्. वहिःप्राकटचे सर्वेन्द्रियभोग्यत्वम्. एवं सति चक्षु-राद्यविषयत्वे प्रियपदार्थस्य मनोमात्रविषयत्वं दुःखदमित्यनुभवसिद्धमतो भवतार्थं तथेति. नतु स भगवान् एव तथा आत्मभिन्नवपुषो भर्ता इत्यर्थः. सुबो. टिप्प. १०।१८।५).

यदि आनन्दको स्थायिभावात्मक आत्मस्थ।नीय धर्मी माना जाये तो बहिःप्रकट आन-न्दमय स्वरूप अर्थात् आलम्बनविभावरूप वपु उस स्थायिभावसे भिन्न नहीं होता. इसी तरह यदि आनन्दको आलम्बनिवभावरूप धर्म माना जाये तो भी प्रत्यग्रभोक्ता 'वर' के रूपसे

केवल-रसरूप आनन्दमय धर्मी 'नट' रूप भगवान् भिन्न नहीं होते.

"यत्रैकाग्रता तत्राविशेषात्" (४।१।११) ब्रह्मसूत्रके भाष्यमें यह कहा गया है कि "जिन भक्तोंको आन्तर भगवदनुभूति होती है या जिन भक्तोंको बाह्य भगवदनुभूति होती है उनके भाव या अनुभूयमान भगवत्स्वरूप में किसी भी प्रकारका तारतम्य नहीं होता." आन्तर-संयोगमें भक्तहृदयस्थित भाव भगवदाकार ग्रहण कर लेता है, तथा बाह्यसंयोगमें भगवान् भक्तके हृदयमें भावाकार ग्रहण करते चले जाते हैं. दोनों ही तरह समानता है.

पुरुषोत्तमको अनुभूतिस पूर्व अनिवार्य सर्वात्मभाव, अतएव, वियोगकी तरह भक्त-भग-वान्के संयोगमें भी स्वीकारा गया है. वेणुगीतकी सुबोधिनीमें सकल इन्द्रियोंके भगवान्में विनियोगको सर्वात्मभाव कहा गया है. वाणीसे भगवान्के साथ संलाप, नयनोंसे दर्शन, वाहुओंसे भगवान्का आलिंगन, हाथोंसे सेवा, त्वचासे स्पर्श, रसनासे अधरामृतपान, कानोंसे वेणुकूजनका श्रवण, नासिकासे भगवद्गन्धका आध्राण, चरणोंसे भगवान्के निकट गमन, अन्तः करणसे भगवरस्वरूपकी भावना, पायूपस्थैन्द्रियोंसे रोमोद्गम और भोग को वेणुगीतमें इन्द्रियवानोंका परमफल माना गया है. सकल इन्द्रियोंके भगवान्में ऐसे विनियोगकी तुलनामें मुक्ति तो भक्तोंको अपनी सर्वविध सम्पूर्ण निष्फलता ही प्रतीत होती है. जैसे किसी नयन-वानको सदा-सर्वदाके लिए अन्धकूपमें घकेल देना या उसे नयनोंसे वञ्चित कर देना दोनोंमें कोई विशेष अन्तर नहीं होता हैं. जागतिक विषयोंमें अनुरागके नष्ट होनेपर तथा सर्वात्मभावसे सम्पन्न होनेपर भवतको सकल इन्द्रियों द्वारा भगवत्स्वरूपानन्दकी अनुभूति मिलती है-"बांधकानां परित्यागे साधकानां न तद् भवेत्" (वेणुगीत सुबो. कारिका)

इन कारिकाओंमें संयोगकालीन सर्वात्मभावका वर्णन है. श्रीप्रभुचरण उल्लिखित 'बाधक' का अर्थ प्रापिश्वक विषयोंमें अनुराग; तथा 'साधक' का अर्थ सर्वात्मभावपूर्वक भजन करते हैं. सर्वभाव सिद्ध होनेपर ही भक्त सायुज्यमुक्ति (भगवान्में लीन होने)से वच सकता है. अर्थात प्रस्तुत सेवाफल विवरणमें विविक्षत प्रथमफल 'अलोकिक सामध्यं' के सिद्ध होनेपर

भक्त, द्वितीयफल 'सायुज्य'से बच सकता है.

तृतीयस्कन्ध-सुबोधिनीके एतद्विषयक विचारोंसे एकवाक्यता करनेपर सायुज्य वाद पुन: नूतन अलौकिक देहकी प्राप्तिका भी एक प्रकार मान्य किया गया हैं. अतः अलौकिक सामर्थ्यके वाद सीधे सेवोपयोगिदेहकी प्राप्ति, अथवा सायुज्योपरान्त सेवोपयोगिदेहकी प्राप्ति, अथवा सायुज्य ही केवल, यों फलानुभूतिके अनेक प्रकार सम्भव हैं. परन्तु यह निश्चित है कि इन्द्रियवानोंका मुख्य फल तो सर्वात्मभाव या अलौकिकसामर्थ्य ही है. अन्यथा तृतीयस्कन्धके—"हतात्मनो हतप्राणांक्च भिवतरिनच्छतो गितमण्वीं प्रयुंवते" वचनमें निरूपित गौणफलरूप सायुज्य मिलता है. इन्द्रियादिसे रहित होकर भगवान्के दर्शन-स्पर्शन-श्रवणादिके सुखसे विच्वत होना इन्द्रियवान् भक्तोंके लिए एक विडम्बना है!

भ्रमरगीतके "सर्वात्मभावोधकृतो भवतीनामघोक्षजे" (१०।४४।२७) वचनमें विप्रयोग-कालीन सर्वात्मभावका वर्णन है और वेणुगीतमें संयोगकालीन.

यहां यह अवघेय है कि रसशास्त्रीय दृष्टिसे करुणविष्रयोग और श्रृंगारविष्रयोग में, एक महत्त्वपूर्ण अन्तर यही है कि जहां पुर्नामलन निश्चित हो, वहां विष्रयोग श्रृंगाररसात्मक माना जाता है, पर जहां पुर्नामलन असम्भव हो अथवा जन्मान्तरमें सम्भव हो तो ऐसा विष्रयोग श्रृंगाररस न रहकर करुणरस वन जाता है. "युनोरेकतरस्मिन् गतवित लोकान्तरं पुनरलभ्ये विमनायते यदैकस्तदा भवेत्करुणविष्रलम्भाख्यः" (साहित्यदर्पण ३।२०९) "शोकस्थायित्या भिन्नो विष्रलम्भादयं रसः, विष्ठलम्भे रितः स्थायी पुनःसम्भोगहेतुकः" (सा. द. ३।२२६)

परमफल संयोगको मानना चाहिये कि विष्रयोगको, इस विवादमें अतिवादी दृष्टिकोण अपनाने पर, या तो अयूरे श्रृंगारकी महत्ता मानेनी पड़ती हैं या श्रृंगारविष्रयोग और करण-विष्रयोग के मौलिक भेदकी उपेक्षा हो जातो है. क्योंकि रसशास्त्रमें यह माना गया है कि विष्रयोगके विना केवल संयोगानुभूतिमें वह चमत्कृति नही आती है. अतएव पूर्वरागोत्तर मानोत्तर और श्रवासोत्तर संयोगमें विशेष चमत्कृतिका हेतु पूर्वराग, मान या प्रवास जनित विष्रयोगको ही माना गया है—'न विना विष्रलम्भेन सम्भोगः पुष्टिमश्नुते कथायिते हि वस्त्रादौ भूयान् रागो विवर्धते'

श्रीमहात्रभु भी अतएव जैसं— ''वाह्याभावे तु आन्तरस्य व्यर्थता'' का विधान करते हैं वैसे ही—''आन्तरं तु परं फलम्'' भी स्वीकारते ही हैं. श्रीप्रभुचरणने भी अतएव स्पष्ट शब्दोंमें इसका खुलासा— ''स रसस्तु संयोगविष्रयोगाम्यामेव पूर्णो भवत्यनुभूतो नैकतरेण'' (अणु. ४।२।१) कह कर दिया है.

केवल विषयोग अथवा केवल संयोग को परमफल मानना भगवान्के 'नटवरवपु' रूपकी अस्वीकृति हैं. विषयोगमें भक्तके ह्दयमें भगवान्की आन्तर अनुभृति होती है नटवत्; और संयोगमें भक्तके नेत्र आदि इन्द्रियोंद्वारा भगवान्की बाहर अनुभृति होती है, वरवत् श्रीमहाप्रभु किन्तु केवल नटवत् या केवल वरवत् रूपको फल न मानकर 'नटवर वपु' के रूपमें भगवान्को—''इदमेवेन्द्रियवतां फलम्'' स्वीकारते हैं.

लौकिक श्रृंगारमें विष्रयोगकालीन आन्तर संयोगकी अनुभृतिको आसिक्तवश पैदा होती केवल भ्रान्ति ही माना गया है क्योंकि नायक अथवा नायिका की अनुपस्थितिमें उनकी अनुभूति वास्तिविक नहीं हो सकती है. किसी भी देश अथवा काल में परन्तु सर्वव्यापी सनातन परमात्माका अनुपस्थित होना अकल्पनीय वात है. अनुभूत होते हों या नहीं पर, हृदयमें और हृदयके वाहर, सर्वत्र-सर्वदा भगवान् तो विद्यमान हैं ही. अतः भगवदनुभूतिपर भ्रान्तिकी परिभाषा लागू ही नहीं हो पाती है!

भिनतके घटक तत्त्व दो माने गये हैं एक माहात्म्यज्ञान और दूसरा सुदृढ़ सर्वतोधिक स्नेहः यह माहात्म्य भगवान्का ही हो सकता है कि वे बाहर अप्रकट होनेपर भी भक्तके हृदयमें भावात्मना प्रविष्ट होकर भिनतको करुणरस होनेसे बचा लेते हैं. इसी तरह सुदृढ़ सर्वतोधिक स्नेहमें भी यह सामर्थ्यं स्वीकारना पडता है कि उसके वशीभूत होकर भगवान्को

भक्तके मनोरथोंके अनुरूप बाहर प्रकट होना पड़ता है.

इस विषयमें श्रीप्रभुचरणकी यह उक्ति मननीय है कि— "भगवद्विरहस्य सर्वसाधारण-त्वेपि स्थायिभावात्मकरसरूपभगवत्प्रादुर्भावो यस्य हृदि भवति तस्यैव तदप्राप्तिजः तापः तदनन्तरं नियमतः तत्प्राप्तिश्च भवति" (अणु. ४।२।११) । भक्तिविधनीमें भक्तिकी चार अवस्था स्वीकारी गयी हैं:

- (१) बीजभाव
- (२) प्रेम
- (३) आसनित
- (४) व्यसन

"भावैरंकुरितं" कारिका और उसके व्याख्यानमें, अवतारकालीन सुदृढ सर्वतोधिक भग-वद्रति, जो विना किसी प्रकारके माहात्म्यज्ञानके ही ब्रजभक्तोंमें प्रकट हो गयो थी, की चारके वजाय सात अवस्थाओं का वर्णन श्रीप्रभुचरण तथा श्रीहरिरायजी ने किया है: (१) भाव (२) प्रेम (३) प्रणय (४) स्नेह (५) राग (६) अनुराग (७) व्यसन-

भावेरंकुरितं महीमृग्दृशामाकल्पमासिञ्चितम् प्रेम्णा कन्दलितं मनोरथमयैः शाखाशतैः सम्भृतम् लौल्यैः पल्लवितं मुदा कुसुमितं प्रत्याशया पुष्पितम् लीलाभिः फलितं भजे वजवनीश्रृंगारकल्पद्रुम् ।।

(श्रीमत्प्रभुचरण)

भावः प्रेमप्रणयः स्नेहो रागानुरागव्यसनानि । अंकुरकन्दलशाखापल्लवकलिकाप्रसूनफलानीति ।।

(श्रीहरिरायचरण)

यह रसशास्त्र और भगवत्शास्त्र के समन्वयपर अवलम्बित भिवतशास्त्रीय विवेचन है. अन्यया केवल रसशास्त्रके अनुसार रितको दस अवस्थायें स्वीकारी गयी है: (१) चक्षूराग

- (२) मनःसंग (३) संकल्प (४) जागर (५) तनुता (६) विषयद्वेष (७) लज्जात्याग (८) उन्माद (९) मूर्छा (१०) मरण. इन्हें भिक्तिविधनीमें विणित चार अवस्थाओं में बांट कर देखना हो तो इस तरह देखा जा सकता है:
  - (१) बीजभाव-- (क) चक्षूराग (ख) मनःसंग (ग) संकल्प
  - (२) प्रेम--(क) जागर (ख) तनुता
  - (३) आसक्ति—(क) विषयद्वेष (ख) लज्जात्याग
  - (४) व्यसन——(क) उन्माद (ख) मूर्छा (ग) मरण

यहां अवध्य यह है कि व्यसनदशामें उन्माद एवम् मूर्छा तक तो बाह्य या आन्तर संयोग्यकी अनुभूति सम्भव है. अतएव इन्हें निरोधलीलाके अन्तर्भूत माना जा सकता है. क्योंकि निरोध जब भगवत्स्वरूप एवम् भगवद्गुण उभयकृत होता है तो वह स्वयम् फलात्मक होनेसे अंगीरूप माना जाता है. अन्यथा केवल भगवद्गुणकृत निरोध एकादश-द्वादशस्कन्धमें वर्ण्य मुक्तिलीला और आश्रयभावापित्त की लीलाका अंग होनेसे 'साधनकृत्स्नता' रूप माना गया हैं. मुक्ति या आश्रय लीलाके अंगरूप निरोधवाली व्यसनदशामें स्नेहकी दसवी अवस्था मरण सम्भव हो जाती हैं. भक्त इस भौतिक देहको छोडकर या तो भगवान्में लीन हो जाता हैं या फिर नूतन अभौतिक सिन्वदानन्दात्मक दिव्य देह व्यापिवेकुण्ठ-नित्यलीलामें प्राप्त कर लेता हैं— 'आह्मेग ब्रह्मसम्बन्धिना ब्रह्मणा भगवतेव स्वभोगानुरूपतया सम्पादितेन सत्यज्ञानान्तदात्मकेन शरीरेण पूर्वोक्तान् अश्नुते" (अणु ४।४।५).

इस दिव्य देहान्तरसे लभ्य पुनःसंयोगकी भगवच्छास्त्रीय दृष्टिसे बड़ी महत्ता है, मुिवतके रूपमें. रसशास्त्रीय दृष्टिसे किन्तु देहान्तरलभ्य संयोग श्रृंगाररसकी मर्यादासे बिहर्भूत या विपरीत है. अतएव भिवतशास्त्रमें ऐसे संयोगकी फलरूपता गौण मानी गयी है—"भगवानेव हि फलं स यथाविभवेद भुवि" (पु. प्र. म.) वचनमें भूतलपर ही आविर्भूत भगवानको पुष्टिफल मानकर. अतएव भक्तको मुक्ति या आश्रय लीलाकी ओर हठात् ले जानेवाली भिक्तका वर्णन स्वयम् भगवान्ने इन शब्दोंमें किया है—"अनिच्छतो गितमण्यों प्रयुंकते" अमरगीतपर टिप्पणीमें श्रीप्रभुचरण ऐसी भगवल्लीलाको —"अस्मदिधकारविरुद्धा कहते हैं.

संक्षेपमें (१) अलौकिकसामर्थ्य सर्वात्मभावरूप होनेके कारण संयोग या वियोग दोनों अव-स्थाओंमें फलिनरोधरूप है. इसे 'तनुनवत्व' या 'मानसी सेवा' भी कहा जा सकता है पुष्टि-भक्तोंके लिए यह जीव-मुक्तिके जैसी अनुभूति है (२) सायुज्य विदेहमुक्ति है, पुरुषोत्तममें लीन हो जाना. (३) वैकुण्ठ आदि लोकोमें सेवोपयोगी देहकी प्राप्ति नवतनुत्व है. इसे 'ब्रह्म-भावापत्ति' या 'आश्रयभावापत्ति' भी कहा जाता है.

समग्र षोडशग्रन्थमें प्रस्तुत सेवाफल ग्रन्थ श्रीमहाप्रभुके स्वयंकृत विवरणके वावजूद अति क्लिष्ट और सूत्रात्मक भाषामें लिखा गया ग्रन्थ है. छन्दशास्त्रकी दृष्टिसे वैसे तो इस ग्रन्थमे साडे सात कारिकायें हैं, पर वाक्यार्थबोधका दृष्टिसे वाक्यविमर्श करनेपर इसमें पंद- रह सूत्रात्मक वाक्य दृष्टिगोचर होते हैं. पाणिनीसूत्रोंकी तरह बहुधा इनमें भी—"सूत्रेष्वदृष्टं पदं सूत्रान्तरादनुवर्तनीयं सर्वत्र" नियम लागू होता दिखलायी देता है. तदनुसार उन्हें पृथक पृथक करके देखनेका प्रयास अब हमें करना है. इसमें दो-तीन तत्व मार्गदर्शक मानने पडेंगे. उदाहरणतया पूर्ववाक्यके किसी अंशसे उत्तरवाक्य पूर्ण होता हो तो उसे पूर्ण कर लेना चाहिये. सेवाफलिववरणमें स्वयम् श्रीमहाप्रभुने जिस अस्पष्ट शब्दका जो अर्थ दिया हो उसे कोष्ठकमें रखकर उस अर्थको स्फुट या पूर्ण कर लेना चाहिये. कभी साक्षांक्ष पदोंकी आकांक्षा-पूर्तिके लिए कोष्ठकमें सम्बन्धघटक सर्वनामादिपदोंका विन्यास भी किया जा सकता है. तद्नुसार प्रथम वाक्य तो एकदम स्पष्ट ही मिल जाता है:

१) यादृशी सेवना प्रोक्ता तितसद्धी फलमुच्यते.

सिद्धान्तमुक्तावलीके—''कृष्णसेवा सदा कार्या मानसी सा परा मता, चेतस्तत्प्रवणं सेवा तित्सद्धये तनुवित्तजां' वचनमें, चतुश्लोकीके— ''सर्वदासर्वभावेन भजनीयो वजाधिपः स्वस्यायमेव धर्मो हि नान्यः क्वापि कदाचन'' वचनमें; तथा भिक्तविधनीके—''बीजदाढ्यें-प्रकारस्तु गृहे स्थित्वा स्वधर्मतः अव्यावृत्तो भजेत्कृष्णं पूजया श्रवणादिभिः'' वचनमें सेवाका जो स्वरूप समझाया गया, उसके सम्पन्न होनेपर सेवाकी फलरूपताका स्वरूप यहां समझाया जा रहा है.

२) अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः

आद्य ग्रन्थ यमुनाष्टकके सातवें क्लोकमें वाँगत—''ममास्तु तव सिन्नधौ तनुनवत्वमेतावता न दुर्लभतमा रितर्मुरिपो मुकुन्दिप्रिये!'' प्रार्थनामें व्यक्त हुवे मनोरथको सिद्धि, जब भगवान अलौकिकसामर्थ्यका दान करते हैं तभी सम्भव है. अन्यथा अलौकिकसामर्थ्यके दानके अभावमें भगवत्सेवापरायण भक्त या तो पुरुषोत्तममें लोन हो जाता है; या फिर वैकुण्ठ आदि भगवद्धामोंमें, भौतिक देहके छूट जानेके वाद, अलौकिक दिव्य सेवोपयोगिदेह प्राप्त कर लेता है.

३) अत्र (सेवायां) फलं (अलौकिकसामर्थ्यं) वा, अधिकारो (सायुज्यं सेवोपयोगिदेहो

वैकृण्ठादिष्) वा (भवत्) कालः नियामकः न (भवति).

पुष्टिप्रवाहमर्यादा ग्रन्थमें यह कहा गया था कि पुष्टि जीवोंको उनका फल भगवत्स्वरूपसे ही मिलता है— 'कायेन तु फलं पुष्टी वहीं यह भी कहा गया था कि "भगवानेव हि फलं स यथाविभीवेद भुवि, गुणस्वरूपभेदेन तथा तेषां फलं भवेत्" अर्थात् यथाधिकार हृदयमें भगवद्गुणोंका अथवा नयनोंके समक्ष साक्षात् भगवत्स्वरूपका इस भूतलपर प्रकट होना पुष्टिजीवोंकी फलानुभूति हैं. भगवान् ही जब फल हों; और वे यदि काल-कर्म-कर्ता-मन्त्र-द्रव्य-देश-स्वभाव आदि हेतुओं अथवा साधनों के अवीन न हों तो, पुष्टिमार्गीय फलात्मिका सेवा अथवा अधिकारात्मिका सेवा का नियामक काल कैसे हो पायेगा?

अलौकिकसामर्थ्य या तनुनवत्व के साथ भगवत्सेवा सम्पन्न हो पाती हो तो वह सेवाकी फलरूपता हैं. अन्यथा वह न होनेपर सेवाके कारण पुरुषोत्तममें सायुज्य या वैकुण्ठ आदि भगवद्धामोंमें सेवोपयोगी नूतन दिव्य देह प्राप्त होता है, भगवत्सेवा करनेवाले भक्तके भौतिक देहके छूटनेके बाद. अत: ऐसी भगवत्सेवा फलरूपा न होकर अधिकाररूपा मानी जाती हैं. फल हो या अधिकार, पुष्टिभक्तिमें भगवान् ही नियामक है, काल-कर्म-स्वभावादि नहीं.

४) (सेवायां) बाधकं तु उद्देगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा स्यात्, भगवतः अकर्तव्यं चेद्र

काल-कर्म-स्वभाव यद्यपि फल या अधिकार में नियामक नही हैं, फिर भी, फलदान या अधिकारसम्पादन की भगवदिच्छाके न होनेपर भगवत्सेवामें उद्वेग प्रतिवन्ध अथवा भोग बाधक बन सकते हैं.

जैसे फल तीन माने गये हैं, सेवामें, ऐसे ही विघ्न भी तीन ही माने गये हैं. इनमें उद्वेग के अनेक रूप नवरत्न एवम् विवेक घैर्याश्रय में दिखलाये गये हैं. वहां आश्रयभावकी दृढताके लिए अष्टाक्षरका उच्चारण तथा लीलाभावना की बात समझायी गयी है. अतएव उद्वेग और उससे वचनेके उपायके बारेमें अब पुनः यहां किसी निरूपणकी आवश्यकता नहीं है. अतः इस सेवाफलके विवरणमें प्रतिबन्ध एवम् भोग रूप विघ्नोंका विचार होगा.

प्रतिबन्घ दो प्रकारके होते हैं : एक साधारण और दूसरा भगवत्कृत. साधारण प्रतिबन्धोंका निवारण लोकचातुरीसे करना चाहिये.

श्रीप्रभुवरणने अपने आत्मजोंको लिखे एक पत्रमें ऐसी लोकचातुरीका उपदेश दिया है "अन्यच्च यवनादयो ठाकुरद्वारे आगच्छिन्ति यथापूर्व भाषणिमलनप्रसादादिकं कार्यम् यद्यपि हार्दं न भवित, वाह्यतोपि कार्यम् '. ऐसी लोकचातुरीका प्रयोजन निर्विष्टन भगवत्सेवाका निर्वाह ही होना चाहिये. आत्मसम्मानको खोकर सरकारी अफसरोंकी चापलुसीका नहीं. अतएव इसी पत्रमें सावधान भी किया गया है—"सावधानै: सहपरस्परस्नेहैं: अवहिर्दृष्टिसेवक-पर्रै: स्थेयम्."

भगवत्कृत प्रतिबन्धका निराकरण जीवके सामर्थ्यके बाहर होता है. अतः उसका विचार वादमें किया जायेगा. इसी तरह द्विविध भोगका विचार भी आगे किया जायेगा.

५) भगवतः सर्वथा अकर्तव्यं चेद् (भगवत्कृतश्चेत् प्रतिवन्धः तदा) गितः न हि (भगवान् फलं न दास्यतीति मन्तव्यं, तदा अन्यसेवापि व्यर्था, तदा) यथा वा तत्त्वनिर्धार (आसुरोयं जीव इति) विवेकः (तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यमिति, अन्यथा) बाधकानां (त्रयाणां साधन –) परित्यागः (कर्तव्य इति) साधनं मतम् .

पुष्टिमार्गीय जीव देवी होनेके कारण कभी प्रवाहमार्गीय या आसुरी सृष्टिका हो नहीं सकता. फिर भी यह सम्भव है कि उसके देह-इन्द्रिय-प्राण-अन्तः करणमें किसी समय या किसी जन्ममें आसुरभावोंका आवेश हो जाये. अतएव पुष्टिप्रवाहमर्यादा ग्रन्थमें— 'आसवतौ भगवानेव शापं दापयित क्वचित्'' के द्वारा पुष्टिजीवोंमें आसुरावेशके कारणरूपमें भगविदच्छाको मान्य किया गया है. सुबोधिनी (३।२५।३२) में—'ये वा देन्यां सम्पिद जाताः तेषामिप (इन्द्रियाणि) देवरूपाणि भवन्ति आसुराण्यिप भवन्ति'' कहा गया है. वहीं यह भी कहा गया है कि '' भित्तिदेवेरेव भवित नासुरैः'' अतः जिस जन्ममं पुष्टिभक्तके देहेन्द्रियादिमें देवी

गुणोंका आवेश प्रवल नहीं होता, उस जन्ममें पुष्टिप्रभु, उस जीवसे फलात्मिका सेवा लेना नहीं चाहते हैं, ऐसा समझ लेना चाहिये. ऐसी स्थितिमें अन्य कोई रह नहीं जाता, जिसके आश्रय या भजन से भगवत्सेवामें पैदा होनेवाले विष्न दूर हो पायें, या अन्य कोई उपाय शक्य बन पाये. अतएव श्रीमहाप्रभु कहते हैं—''तदा अन्यसेवापि व्यर्था''

भगवन्मार्गमें भगविदच्छाके विना कोई विघ्न आ नहीं सकते और भगविदच्छाके कारण आये हुवे विघ्नोंको कोई दूर नहीं कर सकता है. नवरत्नमें अतएव कहा गया है कि ''अज्ञानादथवा ज्ञानात्कृतमात्मिनिवेदनं यैं: कृष्णसात्कृतप्राणैः तेषां का परिदेवना ! ''अतः पुष्टिजीवको जब प्रभु संसारासिक्तर्में फंसाये रखना चाहते होंतो अन्याश्रय या अन्यभजन से

कुछ भी प्राप्त हो नहीं पायेगा.

तत्त्वदीपनिवन्धके शास्त्रार्थप्रकारणमे "कृष्णपदेन वहिर्भजनमेव मुख्यमिति निरूपितं 'यो वेद निहितं गुहायांम्' इति तु ज्ञानमार्गें" (कारिका १३) कहा गया है. भागवतार्थ प्रकरणमें भी भगवदवतारकालीन भजनका विकल्प ज्ञान माना गया है—''पुरुषाणां तथा स्त्रीणां रात्रौ च दिवसे तथा ज्ञानं भिक्तश्च सततं चक्रवत् परिवर्तते'" (१०।१११–११३). भिक्तविधनी(४) में भी ''व्यावृत्तोपि हरौ चित्तं श्रवणादौ न्यसेत्सदा'' कहा है. इसी तरह ''सेवायां वा कथायां वा...'' कारिकामें 'सेवा और कथा' को उत्तमकल्प माना गया है, तथा 'सेवा या कथा' को गौणकल्प माना गया है. अणुभाष्य (४।१।८) में—''एवं विहःप्राकटचमुवत्वा आन्तरं तदाह. भावनौत्कटचदशायां व्यभिचारिभावात्मकसततसमृति-रूपध्यानादिप हृदि प्रकटः सन्नासीनो भवतीत्यर्थं" कहा गया है.

इन सभी उद्धरणोंपर लक्ष्यपात करनेसे यह स्पष्ट हो जाता है कि सेवाफलमें वर्णित् 'ज्ञानमार्ग' मर्यादामार्गीय ज्ञानवाला नहीं है, किन्तु पुष्टिमार्गीय ज्ञानको लेकर ही यहां 'ज्ञानमार्ग' शब्द प्रयुक्त हुआ है. पुष्टिमार्गीमें भगवत्सेवा भिवत है तथा भगवद्गुणगान या भगवत्स्मृति वत्कथा ज्ञान है. भगवद्गुणानुवादकी प्रणालीसे हृदयमें सतत भगवद्घ्यान या भगवत्स्मृति को बनाये रखना 'ज्ञान' कहलाता है. निरोधलक्षणमें—''गुणेष्वाविष्टचित्तानां सर्वदा मुरवैरिण : संसारविरहक्लेशों न स्यातां हरिवत्सुखम्" कहा गया है. अतः भगवान्के गुणानुवादसे 'शोका-

भाव' सिद्ध होता है. यह पुष्टिमार्गीय विवेक है.

जिनसे यह कथारिमका भिवत भी न निभती हो, उनके लिये विवेकधैर्याश्रय तथा कृष्णा-श्रय में प्रपत्तिमार्गका निरूपण किया गया है—''अलौकिकमनःसिद्धौ सर्वथा शरणं हरि, एवं चित्ते सदा भाव्यं वाचा च परिकीर्तयेत्" (दिवे.१३). इसी तरह ''अजामिलादिदोषाणां नाशकोनुभवे स्थितः ज्ञापिताखिलमाहात्म्यः कृष्ण एव गतिर्मम... विवेकधैर्यभवतत्या-दिरहितस्य विशेषतः पापासक्तस्य दीनस्य कृष्ण एव गतिर्मम" (कृष्णा. ७ और ९) कहा गया है.

पूर्णभिक्तिके दो अंग माने गये हैं: एक बाह्य अंग माहात्म्यज्ञान और दूसरा आन्तर अंग सुदृढ सर्वतोधिक स्नेह. अतः सुदृढ सर्वतीधिक स्नेहके बिना सेवा-कथाका निर्वाह शक्य नहीं होता. फिरभी माहात्म्यज्ञानपर अवलम्बित शरणागति—आश्रय—प्रपत्तिरूप उपाय शक्य हो तो

उसे अपनाना चाहिये. अतएव माहात्म्यज्ञानमूलक होनेके कारण प्रपतिमार्गको भी पुष्टि-मार्गमें ज्ञान माना जाता है.

प्रतिवन्ध जो भगवत्कृत प्रतीत न होते हों पर हमें पुष्टिभक्तोचित विवेक या धंर्य से विञ्चत करते हों तो, उनसे बचनेके अनेक उपाय नवरत्न तथा विवेकधंर्याश्रय में दिखलाये गये हैं. यथा—प्रार्थनात्याग, अभिमानत्याग, हठत्याग, अनाग्रह, सहिष्णुता, असामर्थ्यभावना, भगवल्लीलाभावना, मनवाणीसे सतत शरणभावना, अन्याश्रयत्याग, दृढ विश्वास तथा प्राप्त सुख-दुः खकी ममताद्वेष-रहित स्वीकृति आदि.

उद्देगके हेतुओं, साधारणप्रतिबन्धके हेतुओं तथा लौकिक भोगके हेतुओं का त्याग करनेपर सेवाका निर्विद्य निर्वाह सुकर बन जाता है. उद्देगऔर उसके विभिन्न हेतुओं के निवारणका उपाय नवरत्न ग्रन्धमें समझाया गया. साधारण प्रतिबन्ध तथा उसके हेतुओं के निवारणका उपाय विवेकधैर्याश्रय ग्रन्थमें समझाया गया है. अब लौकिक क्षुद्र भोग और अलौकिक महान् भोग का प्रभेद तथा अन्य भी तत्सम्बन्धी विवेचन आगे किया जायेगा.

### ६) भोगे अपि बाधकानां परित्यागः एकं साधनं मतम्.

भोग दो तरहके सम्भव हैं: एक लौकिक भोग और दूसरा अलौकिक भोग. लौकिक भोग त्याज्य होता है. भगवान्को असमिपत—अनिवेदित वस्तुओंका उपभोग भगवत्सेवामें वाधक बनता है. यह सिद्धान्तरहस्य (कारि. ४) में-'अन्यथा सर्वदोषाणां न निवृत्तिः कथ-श्वन, असमिपत-वस्तूनां तस्माद् वर्जनमाचरेत्'' कह कर समझाया गया है. अतः असमिपत-अनिवेदित वस्तुओंका उपभोग बाधक है ओर उनका परित्याग हमारे लिये एक साधनके रूपमें कर्तव्य है. ७) तथा भोगे परं निष्प्रत्यूहं साधनम् अपि मतं (यतः) महान् (अलौकिकस्तु) भोगः (फलानां मध्ये) प्रथमे सदा विश्वते (प्रविश्वति).

सिद्धान्तरहस्य ग्रन्थम जैसे असमितिक त्यागकी वात समझायी है, उसी तरह समितिक उपभोगकी आवश्यकता भी दिखलायी गयी है—"निवेदिभिः समर्प्येंव सर्व कुर्यादिति...सेव-कानां यथा लोके व्यवहारः प्रसिद्धचित तथा कार्यं समप्येंव सर्वेथां ब्रह्मता ततः" भगवान्को समिति भगवत्प्रसादरूप स्त्रक् गन्ध वस्त्र अलंकार अन्त गृह तथा परिवारिक जन, सांसारिक मोहके नहीं, किन्तु भगवद्भावके वर्धक होते हैं. ब्रह्मको समिति सभी कुछ ब्रह्मात्मक हो जाता हैं. जैसे गंदी नालीका जल गंगामें मिल कर गंगाजल वन जाता है. अणुभाष्य (३।३।३९) में अतएव कहा गया है—"सर्वनिवेदनपूर्वकं गृहेषु भगवत्सेवां कुर्वतां तदुपयोगित्वेन तैभ्यएव मुक्तिः भवतित्यर्थं. एतादृश्यानां गृहा भगवद्गृहा एव आदिपदेन स्त्रीपुत्रपश्चादयः संग्रह्यत्ते एतेन ज्ञानादिमार्गादुत्कष उक्तो भवति. वाधकानामिप साधकत्वात्" अन्यमार्गमें भोगके साधन अन्ववस्त्रगृहपरिवार आदिवाधक माने जाते हैं, पुष्टिमार्गमें भगवत्सेवाके अंग वन जानेपर, इन्हें साधक माना जाता हैं. क्योंकि वे लौकिक आसिवतको बढ़ानेके बजाय शनै.शनैः हमें अलौकिकसामर्थ्य अर्थात् सर्वेन्द्रियोंकी भगवत्परताकी ओर ही ले जानेवाले वनते है. निरोधलक्षण ग्रन्थमें इसे—''संसारावेशदुष्टानामिन्द्रियाणां हिताय वै कृष्णस्य

सर्ववस्तूनि भूम्न ईशस्य योजयेत्' कहा हैं.

भगवित्रवेदित वस्तुका भगवत्प्रसादके रूपमें उपभोग, सेवाके प्रथम फल अलोकिक-सामर्थ्यको प्राप्त करनेकी दिशामें अग्रसर होना हैं. अतः वह अलौकिक भोग होनेसे निष्प्रत्यूह— निर्देष्ट है, महान हैं

८) सविघनः अल्पो (भोगः) बलात् घातकः स्यात्.

"यो वै भूमा तदमृतम् अथ यदल्पं तन्मत्यम्" (छान्द. व ७।२४।१) इस श्रुतिमें मत्यंत्वेन निन्दित अल्पभोगका परिहार भगवत्समिपतिके उपभोगसे अक्य वन जाता है. अतएव छान्दोग्योपनिषद्के इसी प्रकरणमं— "आहारशुद्धौ सत्त्वशुद्धिः सत्त्वशुद्धौः ध्रुवा स्मृतिः स्मृतिलम्भे सर्वग्रन्थीनां विमोक्षः (७।२६।२) वचनद्वारा आहारशुद्धिके उपलक्षणसे प्रत्येक भोगकी शुद्धिकी आवश्यकता दिखलायी गयी है, मत्यं—अल्प—क्षुद्र लौकिक भोग कभी शोकमोहसे रहित नहीं होता है. अतः अनेकविध शोकमोहरूप विध्नोंसे युक्त अल्प भोग स्वयम् मत्यं होनेपर भी मारक होता है. भगवत्सेवोचित भावका बलवान् घातक होता है. अतः लौकिक भोग त्याज्य है.

९) बलाव् एतो (प्रतिवन्धकौ) सदा मतो.

भिक्तविधनी (६) में कहा ही गया है कि "तादृशस्यापि सततं गेहस्थानं विनाशकम्" अतः लौकिक भोग और भगवत्कृत प्रतिबन्ध भगवत्सेवामें बहुत वलवान् प्रतिबन्धक सदा होते हैं. इनमं लौकिक भोगका त्याग तो शक्य है पर भगवत्कृत प्रतिबन्धका निवारण शक्य नहीं है यह अब आगे कहा जायेगा.

१०) द्वितीये (भगवत्कृत-प्रतिबन्धे ज्ञानस्थित्यभावेच) संसार्रानश्चयात् चिन्ता सर्वथा त्याज्याः

सर्वनिर्णय-प्रकरण (कारिका २४७) में यह दिखलाया गया है कि किन-किन स्थितियों में भगवत्सेवा छोड देनी चाहिये. यथा-

क) आसुरावेशके कारण हमारी इन्द्रियोंकी भगवत्सेवामे स्वतः प्रवृत्ति सम्भव न लगती हो तो हठपूर्वक उन्हें भगवत्सेवामें लगानेपर विक्षेप उत्पन्न हो जाता है ऐसी स्थितिमें सेवा छोड देनी चाहिये.

ख) अतिवाधंक्य या शारीरिक व्याधियों के कारण किसी व्यक्तिमें भगवत्सेवार्थ अपेक्षित

शनित न रह जाती हो तो मेवा छोड देनी चाहिये.

ग) पारिवारिक सामाजिक या राजनैतिक दृष्टिसे जिनके अधीन होनेके कारण हम विवशतया भगवत्सेवा न कर पाते हों तो वह भी एक प्रतिवन्ध सेवामें सम्भव है.

घ) सैवा करते रहनेपर भी निरन्तर चित्तमें अन्यव्यासंग या व्यग्रता बनी ही रहती हो

तो भगवत्सेवोचित भावना हृदयमें कदापि प्रकट नहीं हो पाती.

ङ) अन्य पारिवारिक जन भगवत्सेवार्थ अपेक्षित भावनासे रहित हों, या भगवत्सेवामें प्रति-कूल हों, पर वे हमारे द्वारा की जाती भगवत्सेवामें लौकिक हेतुओं के वश सहयोग देनेको वाधित होते हों तो, उन्हें वह सेवा पीडाजनक प्रतीत होगी. ऐसी परपीडाजनक भगवत्सेवा नहीं करनी चाहिये.

श्रीमहाप्रभु स्पष्ट शब्दोंमें आज्ञा करते हैं कि इन स्थितियोंमें सेवा छोड देनी चाहिये. सेना छोड देनेपर उसका अनुकल्प भगवत्कथा माना गया है. कथानुष्ठान पुष्टिमागंमें भिनतकी ज्ञानसागंसे जुडी हुई सीमाकी तरह हैं. परन्तु यहां इस सीमाके भीतर भी रहना जो शक्य न हो तो माहात्म्यज्ञानमूलक प्रपत्तिमागंमें अवस्थित होना चाहिये. एतदर्थ विवेक धेयं और आश्रय को अपनानेकी बात समझायी गयी है. पर जब वह भी शक्य न हो तो समझ लेना चाहिये कि इस जन्ममें प्रभु हमें संसारावेशसे छुटकारा देना नहीं चाहते हैं.

विवेकधैर्याश्रय ग्रन्थमें अतएव-'' अशक्ये वा सुशक्ये वा सर्वथा शरणं हरिः'' कहकर तथा नवरत्न ग्रन्थमें-''चित्तोद्वेगं विधायापि हरिः यद्यत् करिष्यति तथैव तस्य लीलेति मत्वा चिन्तां द्वृतं त्यजेत्, तस्मात्सर्वात्मना नित्यं श्रीकृष्णः शरणं मम वदद्भिरेव सततं स्थेयमित्येव मे मितः'' (८-९) के उपदेशके अनुसार चिन्ताका त्याग कर शरणभावना करनी चाहिये.

११) नाद्ये (आद्यफलाभावे) तु (भगवतः आधिदैविकसेवा–) दातृता नास्ति

सेवा निरन्तर करते रहनेपर भी अलौकिकसामर्थ्यके प्रकट होनेके कोई चिन्ह दिखलायी न पड़ते हो तो सेवाकी न्यूनता नहीं मान लेनी चाहिये. किन्तु भगवान्की आधिदैविकी सेवाके सुखदानकी इच्छा नहीं हैं, ऐसे समझना चाहिये. आधिदैविकसेवा-सुखकी पात्रता भगवान्की दातृतापर अवलम्बत है. यह तो कहा ही गया है कि पुष्टिमार्गीय फल या अधिकार की प्राप्ति भगवान्के देनेपर ही होती है, साधनाभिमानसे नहीं.

१२) तृतीये (भोगाभाव-सिद्धसभावे) तु गृहं बाधकम्.

स्वगृहमें निरन्तर सेवा करते रहनेपर भी भोगाभाव यदि सिद्ध न होता हो तो गाईस्थ्य-गृहको ही बाधक समझना चाहिये. अतएव भिक्तिवधिनी और संन्यासनिर्णय ग्रन्थोंमें, ऐसी स्थितिमें, कथाश्रवण परिचर्या या गृहत्याग के अनुकल्पोंको अपनानेकी बात समझायी गयी है.

१३) इयं (भगवतो दातृता) अवश्या सदा भाव्या, अन्यत्सवं मनीभ्रमः, तदीग्रेरि तत् (दातृताभावनं) कार्यं (यतो भगवान्) पुष्टी नंव विलम्बयेत्.

नवरत्न ग्रन्थमें कहा गया था कि आत्मिनिवेदन करनेवाले पुष्टिभक्तको कभी चिन्ता नहीं करनी चाहिये. क्योंकि पुष्टिप्रभु भगवान्, किसी एकाद् जन्ममें लौकिक स्थिति जैसी स्थिति पुष्टिजीवकी करते भी हों, परन्तु गित कभी लौकिक या प्रावाहिकी नहीं करेंगे. अतः भिक्तिके भलीभांति निर्वाह न होनेकी स्थितिमें अन्य पुष्टिमार्गीय भगवदीयोंके साथ बैठकर अपने आत्मिनिवेदनका स्मरण-भावन करना चाहिये. 'भगवानिप पुष्टिस्थो न करिष्यिति लोकिकों च गित, निवेदनं तु स्मर्तव्यं सर्वथा तादृशैः जनैः सर्वश्वरङ्च सर्वात्मा निजेच्छातः करिष्यिति" (१-२).

होता वहीं है जो भगविदच्छा होती है. मिलता वही है जो भगवान् हमें देना चाहते हैं. भगवान्को फलदानेच्छा किसीके वसकी बात नहीं है. वह 'अवश्या' है. उसपर किसीका जोर नहीं चलता है. भगवान् परन्तु दयालु भी हैं वे केवल सर्वेश्वर ही नहीं अपितु सर्वात्मा भी हैं. अतः जिस जीवका पुष्टिमार्गमें वरण भगवान्ने कर लिया हो उसे पुष्टिभिक्तिके दानमें अधिक विलम्ब नहीं करेंगे. इस तरह भगवान्के पुष्टिफलदाता होनेकी भावना सदा करनी चाहिये.

साथ ही साथ निरोधलक्षण ग्रन्थमं यह भी कहा गया था कि "महतां कृपया यावद् भगवान् दयिष्यित, तावदानन्दसन्दोहः कीर्त्यमानः सुखाय हि" अतः जिनसे सेवा आदि न निभ पाती हो ऐसे दयनीय पुष्टिजीवों के प्रति अन्य भगवदीयों का भी यह कर्तव्य है कि वे भगवान् के ऐसे गुणों एवम् चित्रों का कीर्तन करें कि जिससे साधारण पुष्टिजीवों के हृदय और बुद्धि में भगवान् के पुष्टिफलदाता होने की आस्था एवम् धारणा दृढ हो जाये. यह जिससे सेवा-कथामय आदर्श जीवन निभ पाता हो ऐसे एक पुष्टिजीवका दूसरे, जिससे नहीं निभ पाता, उसके प्रति कर्तव्य है. बालबोध ग्रन्थके उपदेशद्वारा श्रीमहाप्रभु अतएव भगवत्सेवार्थ असमर्थ जीवों तदीयता और सदाश्रय के भावों को उद्बोधित करना चाहते हैं.

जलभेद और पञ्चपद्यानि ग्रन्थमें अतएव वक्ता एवम् श्रोता की उत्तम-मध्यम-निम्न कक्षायें समझायी गयी हैं. उनके भलीभांति ज्ञात हो जानेपर जिस पुष्टिजीवसे सेवात्मिका भितत नहीं निभ पाती वह भी कथा-श्रवण-कीर्तन-स्मरण आदिकी प्रक्रियाके द्वारा अपने पुष्टि-भावोंके पोषणमें सक्षम हो पाता हैं.

१४) गुणक्षोभे अपि एतदेव दृष्टव्यम् इति मे मितः.

भन्तविधनी ग्रन्थमें यह दिखलाय। ही गया है कि स्वगृहमें भगवत्सेवाकथामय जीवन-यापन सभी पुष्टिजीवोंके लिए शक्य नहीं होता. इसके अनुकल्परूप गृहत्यागके लिये आवश्यक भक्तिका व्यसनदशामें विकास भी अतएव बहुत दुर्लभ बात है. गृहत्यागका विकल्प किसी भगवदीयकी सत्संगतिमें रहकर भगवत्परिचर्या करना और भगवत्कथाके श्रवण-कीर्तनमें सम्मिलित होना दिखलाया गया है. परन्तु जिस भगवदीयका सत्संग हम करना चाहते हों उसमें मानव स्वभाव-सुलभ दोषदर्शन होनेपर भक्तिशावमें बाधा पहुंचनेकी आशंका उठी थी इसके परिहारार्थ एकान्तवासके औचित्यका भी वहां विचार किया गया था. एकान्तवासके बजाय भगवदीयकी संगतिमें 'अदूरे-विश्वकर्ष' की नीति बरतनेका सुझाव दिया गया था. क्योंकि अपरिपक्व सिद्धान्तबोधकी स्थितिमें एकान्तवास करनेपर कभी अपसिद्धान्तोंके स्वाध्यायकी सम्भावना रहती है.

स्वमार्गीय सिद्धान्त अतः स्वमार्गीय वक्ताके मुखसे सुननेका आग्रह रखना चाहिये. " भक्त्याचारोपदेशार्थनानावाक्यनिरूपकः" श्रीमहाप्रभुके ग्रन्थोंका ही स्वाध्याय करना चाहिये. सारे गुणक्षोभ इससे शान्त हो जायेंगे, ऐसा श्रीमहाप्रभुका आश्वासन हैं.

१५) अत्र कुसृष्टि: वा काचिदुत्पद्येत स वे भ्रमः

षोडशग्रन्थके उपक्रमरूप यमुनाष्टकमें - "ममास्तु तव सन्निधौ तनुनवत्वम् " कह कर भगवत्सेवार्थ अपेक्षित देहकी नूतनताकी प्रार्थनाके द्वारा भगवत्सेवाकी महत्ता दिखलायी गयी है. षोडशग्रन्थके उपसंहाररूप सेवाफल ग्रन्थका नामाभिधान 'भिवतफल' 'कथाफल' 'त्यागफल' 'निरोधफल' या 'प्रपत्तिफल' न कह कर 'सेवाफल' करना; तथा अलौकिकसामर्थ्यके रूपमें सेवाका फल पुनः सेवाको ही मानना भी, पुष्टिमार्गमें सेवाकी महत्ताका ही प्रमाण है.

सिद्धान्तमुक्तावली, पुष्टिप्रवाहमर्यादा, सिद्धान्तरहस्य, 'भक्तिवर्धिनी तथा निरोध-लक्षण ग्रन्थोमें शब्दशः; तथा अन्य ग्रथोंमें तात्पर्यशः सेवाके महत्त्वके पुनःपुनः उल्लेख द्वारा जो अभ्यास किया गया है, उसके आधारपर भी पुष्टिमार्गमें सेवाकी असाधारण महत्ता सिद्ध होती है.

चतुरलोकीमें-''सर्वदा सर्वभावेन भजनीयो ब्रजाधिपः स्वस्यायमेव घर्मौ हि नान्यः क्वापि कदाचन'' द्वारा की गयी कृष्णसेवाकी प्रशंसा, तथा निरोधलक्षणमें की गयी-''नातः परतरो मन्त्रः नातः परतरः स्तवः नातः परतरा विद्या तीर्थं नातः परात्परम्' वचन द्वारा अन्य उपायोंकी निन्दा, द्वारा अर्थवादके विचारसे भी भगवत्सेवाकी महत्ता सिद्ध होती है.

श्रीमहाप्रभुके अन्य ग्रन्थोंमें भी यथा निवन्ध भाष्य या सुबोधिनी में सेवाका उल्लेख मिलता है, परन्तु भगवरसेवाका सांगोपांग-सपिरकर स्वरूप जैसा ग्रहां विणत हुआ है, वह अन्यत्र सुलभ नहीं है. सेवाका अन्तरंगरूप भाव-भावना है. सेवाके विहरंगरूपमें आत्मसमर्पण, तनुवित्तजा सेवा, गृहस्थित वस्तु एवम् पिरजनों का भगवत्सेवामें विनियोग; तथा अन्य भी नवधा भक्यंगभूत श्रवण-कीर्तनादि उपाय माने गये है. इन सारी वातोंका जैसा स्पष्ट एवम् सुसंगत विचार, अपूर्वतया यहां षोडशग्रन्थोंमें हुआ है, वह अन्यत्र दुर्लभ है.

पुष्टिमार्गमें भगवत्सेवा द्वारा किसी फलकी कामना नहीं जाती है क्योंकि सेवाका फल सेवा ही होती है. अतएव विवरणमें — "सेवायाः फलत्रयम्" न कह कर 'सेवायां फलत्रयम्" कहा गया हैं- अतः तीनों ही फलावस्था षोडशग्रन्थमें मुख्यतया प्रतिपाद्य सेवाके अन्तर्भूत ही हैं. इस फलसंकीर्तनसे भी षोडशग्रन्थोंका तात्पर्य भगवत्सेवोपदेशमें ही पर्यवसित होता है

अन्तिम तात्पर्यनिर्घारक लिंग उपपत्ति माना गया है. अन्य प्रमाणोंसे किसी एक बातका खण्डित होना सम्भव नहीं है, इस तरहका निरूपण करना 'उपपत्ति' कहलाता है. अतएव श्रीमहाप्रभु आज्ञा करते हैं कि इन सोलह ग्रन्थोंमें मुख्यतया प्रतिपाद्य भगवत्सेवाके स्वरूपको अन्यान्य साधनोंको तुलनामें गौण बनानेवालेको पुष्टिकी सुन्दर सृष्टिमें कुसृष्टिरूप ही समझाना चाहिये—"कुसृष्टिरत्र वा काचिदुत्वद्येत स वै भ्रमः" ऐसे ही भ्रमोंक निवारणार्थ अन्तःकरणप्रबोध लिखा गया है.

इस तरह उपुक्रमोपसंहार, अभ्यास, अर्थवाद, अपूर्वता, फल और उपपत्ति रूप छहों तात्पर्धनिर्धारक लिगोंके द्वारा यह निःसन्दिग्धतया सिद्ध होता है कि पुष्टिजीवोंके लिये स्वगृहमें श्रीकृष्णके पुष्टिस्वरूपकी सेवा, व्रजभक्तोंके भावोंका भावनात्मक अनुसरण करते हुवे, निजतन-मन-धनका भगवान्में विनियोग; तथा उसके अनवसरमें एतद्भावविधका भगवत्कथाका श्रवण-स्मरण-कीर्तन करना प्रथम एवम् चरम कर्तव्य है. यहां वहां भटकनेवाले चित्तकी सभी वृत्तियोंका निरोध भगवत्सेवा और भगवत्कथा में होना चाहिये. वयोंकि 'ये निरुद्धास्त एवात्र मोदमायान्त्यहर्निशम् !'' का नियम ध्रुव और अकाट्य है.

सेवाफल ग्रन्थका प्रस्तुत संस्करण वि. सं. १९७३ में प्रकाशित संस्करणका ऑफसेट प्राँसेस द्वारा पुनर्मुद्रित रूप हैं. उस प्रथम संस्करणमें प्रकाशित न हो पानेके कारण सेवाफलकी जो तीन टीकायें जलभेदके साथ प्रकाशित हुई थी, उन टीकाओंको हमने यथास्थान यहां निविष्ट कर दिया है. इसके अलावा सेवाफलकी मूल कारिका तथा विवरण वहां पृथक्-पृथक् छपे थे, उन्हें यथामित हमने उपर-नीचे योजित किया है.

प्रथम संस्करणमें श्रीपुरुषोत्तमजीके वाद जिस "तदनुसारिणां" की टीका मुद्रित हुईं थी, नामनिर्देशरहित, उस टीकाके लेखकका नाम हमें कोटायात्रामें मिल गया. श्रीमन्मथुराधीश मन्दिर हस्तलिखित ग्रन्थगारकी रिजस्टर संख्या (२१०/३) की हस्तलिखित प्रतिमें इस टीकाके "श्रीमथुरानाथात्मज द्वाराकेशकृत सेवाफल विवृति प्रकाश" नामका उल्लेख उपलब्ध होता है. कांकरोलीवाले महाराजश्रीके पास इन श्रीद्वारकेशजीके पुत्रके हस्ताक्षरोंमें लिखित एक प्रति विद्यमान है, ऐसा ग्रन्थपित्वय-लेखकको लिखे एक पत्रमें गोस्वामी श्रीव्रजेशकुमार (कांकरोली) सूचित करते हैं. श्रीवल्लभवंशवृक्षमें इन श्रीमथुरानाथात्मजश्री द्वारकेशजीका उल्लेख यों मिलता है: (प्रथम / २ गृह.जन्म वि. सं. १८५२). इसके अलावा कांकरोली—विद्याविभागमें स्थित श्रीव्रजभूषणजी (द्वितीय) की विद्वन्मण्डन टीकाका मंगलावरण तथा यहां १४ वें कममें मुद्रित सेवाफलिववृतिप्रकाश टीकाका मंगलाचरण समान होनेसे, यह टीका श्रीव्रजभूषणजी विरचित है, ऐसा गोस्वामी श्रीव्रजेशकुमार महाराजश्रींका अनुमान है.

सेवाफल और सुबोधिनी की एकवाक्यताके प्रदर्शक (सुबो. ३।२५।३२.-४०) अंशको हम

नूतनतया यहां पाठकोंके सुविधार्थ प्रकाशित कर रहे हैं.

प्रथम संस्करणके सम्पादक श्रीमूलचन्द्र तुल्सीदास तेलीवाला तथा श्रीधीरजलाल वज-दास सांकलिया थे. प्रकाशनार्थ आधिक सहयोग गोस्वामी श्री १००८ श्रीजीवनलालजी महाराज (पोरवन्दर) ने दिया था. इन सभी महानुभावोंका इस पुनः प्रकाशनके अवसरपर हम हार्दिक कृतज्ञताके साथ स्मरण करते हैं. श्रीकृष्णार्पणमस्तु.

### Editons' Note.

Sevaphala is the last and the most important of the famous Sixteen small Sacred Books of Shri Vallabhacharya. It clearly states the three sorts of realisations, according to one's 'adhikara,' viz., (1) spiritual power, which, going beyond the world, obtains a vision of God, and enjoys indescribable bliss with Him, or (2) Sayujya with Purushottama or the last (3) a body fit for service of God in Vaikuntha, Gokula etc. A detailed description of all these, and also of hindrances in their way will be found in the Sanskrit introduction and the commentaries.

It gives us very much pleasure to note that we have been able to collect all the rare commentaries yet known on this important work,—we hope the last one is of Shri Vrajanathaji, and to publish them all together. Moreover, we have secured several copies of many commentaries, and it gives us great satisfaction to find that our printed texts have become much better than the oldest manuscripts in our possession, on account of comparisons with and necessary corrections from other manuscripts of the same texts. Elsewhere we have noted various extra passages which we found in some Mss., after the text was printed; we have noted only those readings which gave quite different meanings and

we have refrained from adding unnecessary 'other' readings.

We sincerely thank all who have kindly supplied us with these extremely rare Mss. The first among these is Pandit Gattulalaji's Library from which we got a large collection and we are highly obliged to Sheth Tribhuvandas Varjiwandas and Mr. Kashidas Dalal who allowed us the use of the same. Next Dr. S. K. Belvalkar M. A., Ph. D. favoured us with a loan of several Mss., including the extremely rare one of Jayagopala Bhatta from the Govt. collection in the Deccan College. Shri Vallabhalalji and his Shastri Madhavji also supplied us with several Mss. Mr. Utsavlal Sankalchand also gave us one rare commentary and Mr. Tansukhram Suryaram also gave us some Mss. Mr. Lallubhai Chhaganlal gave us the use of his block of the photograph of Shrimadacharyaji. To all these, we offer our heartfelt thanks. H. H. Shri Jivanalalji Maharaja of Porebunder has put us under a deep debt of gratitude by supplying us with the necessary zeal and funds, without which this work could not have been published. We are also indebted to the manager of the N. S. Press for printing this work within eight weeks. With feelings of joy, we offer this fruit of our labour of love, at the Lotus Feet of Lord Krishna.

19th December 1916.

M. T. Telivala. D. V. Sankalia.

### नवल विशेष.

ગત ઉષ્ણુકાલની રજામાં સૌરાષ્ટ્રમાં આવેલા જૂનાગઢમાં શ્રીદામોદરજી તથા શ્રીમદન-મોહનલાલજીના મંદિરસ્થ હસ્તલિખિત પુસ્તક સંચહના દર્શનનો લાભ ભગવદ્ધર્મપરાયણ રા. રુષ્છોડદાસ વૃન્દાવનદાસ પટવારી તથા રા. રુષ્ણોડદાસ શ્યામજીની સહાનુભ્રિથી મળ્યો હતો. મારી સાથે ચાર પાંચ સન્મિત્રો હતા જેથી ત્યાંના મંદિરમાં વિઘમાન સર્વ સાંપ્રદાયિક બંધોમાંના હસ્તલિખિત પુસ્તકોનું નિરીક્ષણ કરવાનો અપૂર્વ લાભ પ્રભુકૃપાથી મત્યો. ઘણી વાર મેં શ્રવણ કર્યું હતું કે જૂનાગઢમાં દેવષ્ઠીનન્દનલાલાને ત્યાં શ્રીમહાપ્રભુજીની શ્રીમદ્ભાગવત ઉપર પ્રકટ કરેલી સૂક્ષ્મ ટીકા છે. એ સૂક્ષ્મ ટીકાના દર્શનનું અહોભાગ્ય પ્રાપ્ત કરવાની ઉત્કંઠા મને ખહુ વાર થતી; પરન્તુ એ ઉત્કંઠા શાંત કરવાનો પ્રસંગ અદ્યાપિ પર્યન્ત મળેલો નહિ. આ સમય લગવદીય રણછોડદાસ શ્યામજી તથા લગવહર્મપરાયણ રા. રણછોડદાસ પટવારીએ સર્વ પ્રકારની અનુકૂલતા કરી આપી જેથી ઉક્ત પુસ્તકસંગ્રહનું યથેચ્છ નિરીક્ષણ થયું. શ્રી-મહાપ્રભુજીની શ્રીમદ્ભાગવતના સમગ્ર સૂક્ષ્મ ટીકાના દર્શનનું સૌભાગ્ય તો અમને પ્રાપ્ત ન થયું, પરન્તુ શ્રીદશમસ્કન્ધના આરંભના વિશેક પત્રનું દર્શન થયું. પરન્તુ ઉક્ત પુસ્તકસંગ્રહનું સાંગોપાંગ નિરીક્ષણ કરવામાં અને તેની સૂચિ તૈયાર કરવામાં અન્ય નવલ વિશેષ પણ જાણ-વામાં આવ્યું. ઉક્ત સંચહમાં શ્રીસુખોધિનીની જુની સુન્દર પ્રતો વિરાજે છે, તથા તે ઉપરનો પ્રકાશ શ્રીપુરુષોત્તમજીનો સારો છે. પરન્તુ ત્યાં પણ દશમસ્કંધનો માત્ર લેખ છે, પ્રકાશ નથી. નિબંધ ઉપર પણ આવરણભંગાદિની પ્રતિઓ છે. શ્રીમદણુલાષ્ય ઉપર કાશીસ્થ શ્રીગિરિધરજીનું વિવરણ તથા મરીચિંકાવૃત્તિ વિના અન્ય કાંઈ નથી. ષોડેશ ય્રન્થનું સાહિત્ય સારા પ્રમાણમાં છે. અમે પ્રકટ કરેલાં દ્રાદશવિવરણસહિત સેવાફલમાં બે વિવરણ નામરહિત હતા. તેમાં અન્તિમ નામરહિત વિવરણ શ્રીમદ્વિકૃક્ષેશ્વરપ્રભુચરણના ચતુર્થ પુત્ર શ્રીગોકુલનાથજીનું છે એમ મને એઓશ્રીની શ્રીસર્વોત્તમજીની ખડી ટીકા વાચતાં માલૂમ પહ્યું હતું. પરન્તુ શ્રીપુરુ-થોત્તમજીની પછી મુદ્રિત કરેલું વિવરણ કોતું તે જૂનાગઢના પુસ્તકસંગ્રહથી માલુમ પઉ છે. ઉક્ત વિવરણના કર્તા શ્રીમથુરાનાથાત્મજ શ્રીદ્વારકેશજી મહારાજ છે. એ વિવરણનો અન્તિમ ભાગ કાંઈક ત્રુટિત હતો. તે આ પ્રકારે છે:-'भगवदीयैः स्थेम्' ने **બદલે આ**મ વાચલું:--भगवदिच्छाभावनपरेण स्थेयम् । भगवदिच्छाभावनमात्रे तु श्रीगोपीजनवछभोसस्यभुः पृष्टावङ्गी-कृताःमनां स्वयमेवोद्देगादिकं निवार्य यथाधिकारमेतद्रन्थोक्तं फलं दास्यतीति सिद्धम् ।

श्रीवल्लभप्रभोनीमोचारणात् प्राप्तबुद्धिना । विचारिता मयाप्येषा पूर्वटीकानुसारतः ॥ १ ॥

इतिश्रीगोस्वामिमधुरानाथात्मजद्वारिकेशकृतसेवाफलविवृतिप्रकाशः समाप्तः । બીજી આ શ્રીદ્વારિકેશજી મહારાજના અને યોગિશીગોપેશ્વરજીનાં ચિત્રનાં એકજ પત્ર ઉપર દર્શન કર્યા, અને શ્રીદ્વારકેશજીના અમુક પુસ્તકો ઉપરના હસ્તાક્ષરના પણ દર્શન થયાં. ते ઉપરથી મને હવે લાગે છે કે સંન્યાસનિર્ણયમાં છાપેલી ચોથી ટીકા ચાચાશ્રીગોપેશ્વરજીના નામથી છાપેલી તે યોગિશ્રીગોપેશ્વરજીની છે. જે પ્રતિ ઉપરથી આ ચતુર્થ ટીકા છાપી તેના ઉપર श्रीद्वारिकेश्वराणामिदम् એમ લખેલું હતું, તે અને 'चाचाश्रीगोपेश्वरजीकृतटीका' એમ લખેલું હતું. જે હસ્તાક્ષરમાં આ લખેલું હતું તે અને શ્રીદ્વારકેશજીના હસ્તાક્ષર એક જ હોવાથી, અને ઉભયના ચિત્ર સાથે હોવાથી શ્રીદ્વારકેશજી યોગિશ્રીગોપેશ્વરજીને જ चाचा શ્રીગોપેશ્વરજી કહેતા હોય એમ સંભવ હોવાથી ઉક્ત ટીકા યોગિશ્રીગોપેશ્વરજીની છે એમ હવે મારી મતિ છે.

भूसयन्द्र तेसीवासा.

# यन्थसङ्ग्रहपरिचयः।

- श्रीमदाचार्यकृतं सेवाफलं तद्विवरणं च यावत्प्राप्यटीकास्ताः सर्वा दृष्ट्वा मुद्रितमस्ति । तत्र विद्यमानाः पाठभेदाः श्लोकक्रमभेदाश्चासमामिस्तत्रैव दर्शिताः ।
- २. श्रीकल्याणरायकृतसेवाफलटीकायाः पुस्तकद्वयमस्माभिरुपलव्धम् । प्रथमं भा.मा. वे. भ.पं. गट्टलालहस्तिलिस्तसंग्रहस्थम् । तत्र प्रथमं प्राचीनम् , प्रायः शुद्धम् । द्वितीयं 'डक्कनकोलेज' हस्तलिखित-संग्रहस्थं प्रायोशुद्धं तथापि पाठादिशोधनार्थं कचित् कचित्त्यन्तमुपयोगि ।
- चा्चाश्रीगोपेशटीकायाः पुस्तकत्रयं प्राप्तम् । तत्र पुस्तकद्वयं पं. गट्टूलालसंप्रहस्यम् । अन्यद्
   'डकनकोलेजस्थसंप्रहस्थम् । इदं पुस्तकत्रयमपि प्रायःशुद्धं प्राचीनं च । एतटीकाया सुद्गणानन्तर-मेकमन्यत्प्राचीनं पुस्तकं प्राप्तम् , तत्र विद्यमानाः पाठभेदाः परिशिष्टे दर्शिताः ।
- ४. श्रीदेवकीनन्दनकृतटीकायाः पुस्तकत्रयं पं गद्दूलालसंग्रहस्थम् । तत्रैकं प्राचीनमन्यद्वयं नृतनम् । तत् प्राचीनपुस्तकमवलम्बयं यावच्छक्यं तावत्पर्यन्तं संशोध्य मुद्रितमसाभिः ।
- ५. श्रीहरिरायकृतटीकायाः पुस्तकत्रयं मिलितम् । इदं शुद्धं प्राचीनं च । एकं केनचिन्नटेन वासुदेवेन स्वपठनार्थं लिखितमस्ति । इदं पुस्तकत्रयं पं. गट्टूलालसंग्रहस्थम् ।
- ६. श्रीवह्नभक्तत्रीकाया एकं पुस्तकं मिलितं पं. गट्टूलालसंग्रहतः । इदं प्रायः शुद्धं प्राचीनं च । एतद्पि यावच्छक्यं संशोध्य मुद्रितमस्माभिः । एतद्रन्थमुद्रणानन्तरमस्या अन्यःपुस्तकं मिलितम् । तत्र सेवाफलविवरणानुसारेण श्लोकक्रममादाय सैव टीका पुनर्लिखितेति प्रतिभाति । तत्र विद्यमाना उपयोगिपाठभेदाः परिशिष्टे दर्शिताः ।
- ७. श्रीपुरुपोत्तमकृतटीकायाः पुत्तकत्रयमुपलन्धम् । तत्र पुत्तकद्वयं पं. गट्टूलालसंग्रहस्थम् । तत्रीयं दक्कनकोलेजसंग्रहस्थम् । एतःपुत्तकं गुद्धं सूक्ष्मं पूर्वं लिखितं श्रीपुरुषोत्तमैः । परन्तु तत्सेवाफल्टिका श्रीपुरुपोत्तमैः सविस्तरं पुनलिखितिति पं. गट्टूलालसंग्रहस्थादर्शद्वयदर्शनेनाक्तिष्टतया निश्चीयते । पं. गट्टूलालसंग्रहस्थादर्शद्वयं समवलम्ब्य एतद्विवरणं मुद्दितमत्रास्माभिः । एतन्मुद्दणानन्तरमेकमिति- ग्रुद्धं प्राचीनं पुत्तकमेतद्विवरणस् मिलितम् । तत्रत्योपयोगिपाठभेदाः परिशिष्टे दर्शिताः ।
- ८. एतरपुस्तकं पं. गद्दूलालसंग्रहस्थम् । अस्य कर्तृनाम न विद्यते । यथादृष्टमेव सुदितमस्माभिः । इदं श्रीपुरुपोत्तमविवरणानुसारिविवरणम् ।
- ९. लारुभट्टकृतटिप्पण्याः पुस्तकद्वयमुपलब्धमस्माभिः । एकं उक्कनकोलेजसंग्रहस्थम् , द्वितीयं पं. गट्टलालसंग्रहस्थम् । प्रथमं प्राचीनं प्रायः शुद्धम् , द्वितीयमपि तथैव, परन्तु नृतनमिति प्रतिभाति ।
- १०. जयगोपालभट्टकृतटीकाया एकमेव पुस्तकं डक्कनकोलेजस्थसंग्रहादुपलव्धम् । अस्मिन्पुस्तके ४३ तमं पत्रं तु न मिलति । इदं पुस्तकं ग्रन्थकृतो मूलमेवेति प्रतिभाति । तत्र एकवारं विवरणं समाप्य परमतखण्डनाय २० पत्राणि पश्चादनेन लिखितानि । किं तस्य मतं तत्तु पूर्वं तेन स्वटीकायामेव दर्शितम् ।
- ११. लक्ष्मणभदृकृतदीकाया एकं पुस्तकं श्रीगोकुलेशचरणपरागानुरागि'उत्सवलाल सांकलचन्द्र' इस्रनेन दत्तम् । इदं पुस्तकं प्रन्थकृता स्वयमेव लिखितमिति प्रतिभाति ।
- १२. अस्य विवरणस्य कर्तृनाम न विद्यते । अस्य पुस्तकमेकं गट्ट्लालसंग्रहस्यम् । प्रायःशुद्धम् । परन्तु क्रविःसन्दिग्धम् । यथादृष्टमेव सुद्गितमस्माभिः ।

अस्मिन्पुस्तकसंचये पं. गद्द्लालसंस्थायाः 'कार्याध्यक्ष काशीदास नारायणदास दलाल वकील, हाईकोर्ट, मुख्यत्रस्टी श्रेष्ठि त्रिभुवनदास' इत्येषां महत्युपकृतिः । 'ढा॰ बेलवलकर' इत्येतेषां महत्युपकृतिः एस्तकप्रदानतोऽभूत् । अस्मिनमत्रोत्सवलालस्यापि तथैवोपकृतिः । चतुर्थपंचमपीठाधीश्वर-गोस्वामिश्रीवल्लभलालानां माधवशाखिणश्च हस्तलिखितशुद्धपुस्तकप्रदानतो महत्युपकृतिः, परन्तु मुद्रणानन्तरं तत्पुस्तकानां प्राप्तत्वादुपयोगिपाठाः तत्र विद्यमानाः परिशिष्टे निवेशिताः ।

# विवरणकृतां परिचयः।

- तत्रादौ श्रीमद्रष्ठभाचार्यप्रकटितं सेवाफलं द्वादशटीकायुतं संमुद्रयते । तत्र प्रथमं सेवाफल-विवरणं तु श्रीमदाचार्यकृतिरेव । स्वीयाननुगृहीतुकामैः श्रीमदाचार्यचरणसत् प्रकटीकृतमिति ।
- २. द्वितीयं मुद्रितं विवरणं श्रीमत्कल्याणरायाणाम् । इमे श्रीकल्याणरायाः श्रीमदाचार्यश्रीवलु-भाषीश्वरद्वितीयकुमारश्रीमद्विङ्कलेश्वरप्रभुचरणद्वितीयस्नुश्रीमद्गोविन्दरायाणां सूनवः । मार्गशिषेकृष्ण-सप्तम्यां १६२५ वर्षे प्रादुर्भूताः । श्रीमद्धरिरायाणां पितृचरणा अपि ते एव । तेषामनेकग्रन्थाः सूक्ष्मा अपि सिद्धान्तममंबोधकाः सरलाश्च सन्ति । निवन्धोपरि टिप्पणी तेषां प्राचीनतमा, अधुनापि हस्त-लिखितप्रन्थाकारेण विराजते । उत्सवनिर्णायका अपि केचिद्वन्थास्तैः प्रादुर्भाविता नयनगोचरीभवन्ति । षोढशप्रन्थोपरि तेषां व्याख्यानानि दश्यन्त अन्यान्यपि ।
- ३. तृतीयं व्याख्यानं चाचाश्रीगोपेशानाम् । इमे श्रीगोपेशाः श्रीमन्त्रभुचरणविद्वलेश्वराणां सप्तमपुत्रश्रीघनश्यामानां सूनवः, चचा वा चाचा वेतिप्रतिद्धाः । षोडशप्रन्थोपरि बहवस्तेषां टीकाः विद्यमाना दश्यन्ते । भाद्रपदकृष्णपञ्चम्यां १६५२ वर्षे प्रादुर्भूताः ।
- ४. चतुर्थं व्याख्यानं श्रीमद्देवकीनन्दनानाम् । के इमे देवकीनन्दनास्तन्न निःशंकतया निश्चेतुं वयं शक्रुमः । तथापि श्रीपुरुषोत्तमकृततिद्विवरणोपन्यासाउज्ञायते यत् ते श्रीपुरुषोत्तमानां प्राञ्चः । श्रीमद्विष्ठलेश्वरप्रभुचरणपञ्चमपुत्रश्रीरघुनाथानां स्नवः श्रीदेवकीनन्दना मार्गशीर्षशुरुससम्यां १६२४ वर्षे प्रादुर्भूताः । कदाचित् त एव एते, परन्तु तत्पुत्रश्रीरघुनाथकृततस्तोत्रे तत्कृतप्रन्थानां प्रायः रसाव्धिकाव्यवालवोधप्रकाशादिसर्वेषामपि नामानि गृहीतानि, तत्रास्य व्याख्यानस्य नामादर्शनास्यन्देहः । श्रीदेवकीनन्दनानां पौत्रा अपि श्रीदेवकीनन्दना बभुवुः । तेपि १६८५ श्रावणशुरुपूर्णिन्मायां प्रादुर्भूताः । तेपि श्रीपुरुषोत्तमानां प्राञ्चः । कदाचित् तेष्यस्य प्रणेतारः स्युः ।
- ५. पञ्चमं व्याख्यानं श्रीमद्धिरधनचरणानाम् । श्रीहिरिराया इति प्रसिद्धा हि ते । तेषां प्रादुर्भान्
  वस्तु भाद्मपदकृष्णपञ्चम्यां १६४७ वर्षे । एषां ब्रह्मसम्बन्धसंस्कारस्तु श्रीविष्ठलेश्वराणां चतुर्थलालैः
  श्रीवल्लामेः श्रीगोकुलनाथेतिप्रसिद्धैस्तैः कृतः । श्रीहिरिरायाणामसंख्याताः सूक्ष्मप्रन्था दृश्यन्ते ।
  श्रीमदिरिधनचरणस्वरूपे तु शुद्धपुष्टिमार्गीयं फलारमकं रसात्मकं विप्रयोगात्मकं साक्षाहैन्यं मूर्तिमत्
  पादुर्भृतमनुभूयते । तेषां व्याख्यानानि सर्वाण्यपि भत्तयनुगुणानि । निःसाधनजीवाननुगृहीतुमेव
  तेषां प्राकट्यमिति प्रतिभाति । अत एवात्र मुद्दितं तेषां सेवाफलव्याख्यानं भत्तयनुगुणं सरलं भिक्तनिष्ठजनानुग्रहाय विराजते ।
- ६. पष्टं श्रीविद्वलेश्वराणां सूनृतां श्रीवल्लभानाम् । काकाश्रीवल्लभजीतिप्रसिद्धा हि ते, श्रावण-कृष्णचतुर्देश्यां १७०२ वर्षे श्रीमत्प्रभुचरणज्येष्टपुत्रश्रीगिरिधरतः पुरुषगणनया तृतीयसंख्यां विभूपयन्तः प्रोद्भृताः । श्रीसुबोधिनीलेखकारा अप्येते एव । षोडशयन्योपिर तेषामन्यानि ज्याख्यानानि दश्यन्ते । निरोधलक्षणविवृतिस्तेषामस्यत्सविधे वर्तते । इमे श्रीवल्लभाः श्रीदेवकीनन्दननन्दनाः, १६७२ माध-

शुद्धसम्यां प्रादुर्भूता इति केपाञ्चिगतं तजामनगरस्थश्रीमदनमोहनलालमन्दिरस्थश्रीसुबोधिनीलेखेतिश्रीतो विरुद्धस्वान्नैवास्माकं प्राह्मम्। भाषासाम्येनापि निश्चीयते यत् श्रीसुबोधिनीलेखकृद्धिरेवेयं टीका लिखितेति। सेवाफलस्य तेषां श्रीसुबोधिन्यनुसारिज्याल्यानं तदेव ज्ञापयति । एतेन
गीतातत्त्वदीपिकाकाराः श्रीविष्ठभाः श्रीसुबोधिनीलेखकृतश्च श्रीविष्ठभाः उमे भिन्नाः, यदि गीतातत्त्वदीपिकाकाराः श्रीविष्ठभाः श्रीदेवकीनन्दननन्दना एव स्युरिति। पञ्चमगृहे हो श्रीविष्ठभौ
प्रादुर्भूतौ । तयोरेकः श्रीदेवकीनन्दननन्दनः १६७३ मार्गशोपिशुकुससम्यां प्रादुर्भूतः । अन्यश्च
श्रीविष्ठलरायस्तुः १७२९ कार्तिककृष्णद्वाद्द्यां प्रादुर्भूतः। स तु श्रीपुरुपोत्तमाद्वांचीन इति
न स लेखकृत् । जामनगरस्थश्रीमदनमोहनलालमन्दिरस्थश्रीसुबोधिनीलेखेतिश्रीतो ज्ञायते यदिमे
श्रीविष्ठलेशस्तुन्तं कोपि श्रीविष्ठभः पञ्चमगृहे प्रादुरभूत् । तस्नात् श्रीरघुनाथवंश्यस्य कस्मापि
श्रीविष्ठभस्य लेखकर्तृत्वं नेव समीचीनम् ।

- ७. सप्तमं श्रीमत्पुरुषोत्तमानाम् । श्रीमदाचार्यतः पुरुषगणनया सप्तमीं संख्यां विभूषयन्तो भाद्मपद्युक्तदशम्यामेकादश्यां वा १७२४ वर्षे प्रोद्भताः । तेषां विवरणं शास्त्रीयमाचार्याशयतल्र-स्पर्शीति प्रतिभाति । विशेषतस्तेषां चित्रजिज्ञासुमिः पुष्टिभक्तिसुधेतिमासिकपत्रिकायाः पञ्चमवर्षस्य वृतीयांको दृष्टन्यः । यावत्प्राप्यं बाह्यमान्तरं वा तेषां चित्रज्ञादिकमस्माभिस्तत्रेव निवेशितमिति नान्न पुनरन्द्यते ।
- ८. अष्टमं व्याख्यानं केषाञ्चिद्गोस्वामिनाम् । इदं व्याख्यानं श्रीपुरुषोत्तमानुसारिश्लोकान्वय-मनुसरति ।
- ९. नवमं व्याख्यानं लाल्लभटानाम् । केचिदाचार्यज्ञातिजनास्तेलंगदेशीया विद्वांसो ब्राह्मणाः श्रीमिद्धिष्टलेश्वरप्रभुचरणगोंकुले समानीताः । तैः सह श्रीमत्प्रभुचरणैः कन्यादानव्यवहारो रक्षितः । एतादृशेषु ब्राह्मणेषु द्वा श्रातरा गोविन्दकृष्णभटी वभुवतः, ययोभीगनी श्रीरुविमणी श्रीमत्प्रभुचरणैः स्वपित्वेन स्वीकृता । आत्रेयापस्तम्बविश्वनाथस्य पुत्री हि एती । विश्वनाथभटवंदयेषु कश्चिन्मधुसूदन-भट्टो वभूव । तस्य मधुसूदनभट्टस्य सूनव एते लाल्लभट्टोपनामबालकृष्णदीक्षिताः । सम्राद्भवाई जयसिंहस्याश्रिताः । सवाई जयसिंहस्तु संवत् १६८८ वर्षे प्रादुर्भूतः, १७२८ वर्षे पञ्चत्वं गतः । अतोस्मिन्समये लाल्लभट्टा विद्यमाना आसन् । प्रायः श्रीमद्रोस्वामिनां दृहितृतो वंदया भट्टा इत्युच्यन्ते । लाल्लभट्टा अपि तथव । गोस्वामिश्रीगिरिधारिणां शिष्याः । तेपामनेकप्रन्था हस्तलिखता दृश्यन्ते । लाल्लभट्टा अपि तथव । गोस्वामिश्रीगिरिधारिणां शिष्याः । तेपामनेकप्रन्था हस्तलिखता दृश्यन्ते । तेषां लेखनशैली तु सरला वर्तते । तत्सारल्यमस्मिन् व्याख्यानेपि प्रकटीभवति । अणुभाष्यिनगृहार्थ-प्रकाशिकाश्रीसुबोधिनीयोजनानिवन्धयोजनासेवाकोसुदीनिर्णयाणवप्रमेयरत्नाणवपोडशप्रन्थविवरणादयो बह्वो प्रन्थासेषां प्रकाशकर्तन् प्रतीक्षन्ते ।
- १०. दशमं व्याख्यानं मठपतिजयगोपालभद्दानाम् । एते चिन्तामणिदीक्षितस्य सूनवः । ते श्रीमत्मभुचरणश्रीविट्टलेश्वरद्वितीयकुमारश्रीगोविन्दरायज्येष्ठपुत्रश्रीकल्याणरायाणां शिव्याः । स्वकृत-तेतिरीयभाष्ये विद्युंखमुखध्वंसे च स्वपरिचयमेवं कारयन्ति । 'प्रणमामि हरिं श्रीमद्वलभाचार्यरूपिणम्, श्रीविट्टलेश्वराख्यांश्च प्रभृन् स्वामीष्टसिद्ध्ये । श्रीमद्रोकुलनाथान् श्रीमत्कल्याणरायगुरुचरणान् । नामनिवेदनदातृन् प्रणमामि मुहुर्मुहुः प्रमणा । तेलंगयज्वचिन्तामणितनयो मठपतित्वविख्यातः । जयगोपाल उपनिपद्राद्यं वितनोति तेतिरीयाणाम्॥', 'श्रीमद्वलभविट्टलेश्वरहरिं श्रीगोकुलेशप्रभृत् । नत्वा भक्तिपथप्रचारचतुरान् श्रीकल्याणरायान् गुरून् । तातश्रातृपदाम्बुजातयुगलं ध्यात्वा च सर्वादतं कुर्वे प्रम्थमहं वहिर्मुखमुखद्वसाक्षियं वेष्णवाः ।', 'तेलंगाभरणश्रीचिन्तामणिदीक्षितांगजातेन । जयगोपाल-

कृता कृतिरेषा चन्द्रतारकं जयतात्।' भट्टेषु इमे लाल्लभट्टानामि प्राञ्चः। अद्यापिपर्यन्तमज्ञातपूर्वा हि ते। पं. गट्टूलाललेखेव्विप तेषां न किमि विद्यते। परन्तु एतेषां वैदुष्यं तु निर्विवादम् । बहवोषि कृतयस्तेषामुपलभ्यन्ते । तैत्तिरीयभाष्यबहिर्मुखमुखध्वंसिबल्वमंगलकृतकृष्णकर्णामृतटीकाग्रुद्धपृष्टि-मार्गायसेवादयः प्रबन्धास्तेषां नयनगोचरीभवन्ति। सरस्वतिकृतसंगीतस्त्रटीकायाः पत्रद्वयं तनसुखरा-मेर्गुजरातीपत्रदीपावल्यंके संवत् १९७० वर्षे मुद्रितम्। भक्तिवर्धिन्याः स्वकृतटीकायाः उपन्यासोस्थिनेव सेवाफलव्याख्याने तैः क्रियते। मुण्डकोपनिषद्भाष्यमि तैः कृतमिति सम्भाष्यते इति तत्कृत-तैत्तिरीयभाष्याच्ज्ञायते। सेवाफलव्याख्यानमि तेपामितरिसिकं वर्तते। एतरस्य व्याख्यानस्यान्तिम-पत्राणि स्वकृतविवरणमेकवारं समाप्य पुनः श्रीहरिरायादिमतखण्डनाय पश्चािखिखतानि। तेषां परमत्यखण्डनं नास्माकं सन्तोषप्रदम्। एतद्गे स्पष्टीकरिष्यते।

- ११. एकादशं व्याख्यानं मठेशलक्ष्मणभद्दानाम् । इमे लक्ष्मणभद्दाः मठेशश्रीनाथभद्दपुत्रगोपी-नाथभद्दस्त्वः । इमे तु सर्वथा अज्ञातपूर्वाः । यद्यपि प्रन्थान्ते तेषां नाम न विद्यते तथापि तत्पुस्तकोपिर ग्श्रीनाथभद्दस्य पुत्रश्रीगोपीनाथभद्दस्य पुत्रलक्ष्मणभद्दस्यद्'मिति दश्यते । एतेषामन्येपि प्रन्थाः पं. गद्द्-लालहस्तलिखितसंग्रहे दश्यन्ते । तत्रापि प्रन्थान्ते इतिश्री समाना ।
- १२. अस्य विवरणस्य कर्नुनाम न विद्यते । अत एवासाभिरन्ते मुद्रितम् । जयगोपालकृततदुपन्या-सादिमे केपि प्राचीना इति निश्चीयते । प्रसिद्धासु सेवाफलटीकासु श्रीव्रजनाथकृता टीका नासाभिरुप-लब्धा । जामनगरे श्रीमदनमोहनलालमन्दिरस्थपुस्तकसंग्रहे तस्याः पुस्तकत्रयं विद्यते, परन्तु तन्म-न्दिराधिष्ठातृश्रीअनिरुद्धानां कृपाऽभावात् सा टीका नास्माकं मिलिता । तेषु पत्रद्वयमपि प्रेषितं परन्तु-त्तरदःनायापि तेषामवकाशो न मिलित इति प्रत्युत्तराभावादनुमीयते ।

अस्मिन्मुद्रणे त एव पाठाः रक्षिता ये केपुचिदिप आदर्शपुस्तकेषु विद्यन्ते । कुत्राप्यादर्शपुस्तकेऽनु-पलभ्यमानः पाठस्तु, यत्रापि आदर्शे विद्यमानः पाठोस्माकमसमीचीनो भातः, तथापि नैव निवेशितः. यतस्त्रथैव करणे क्वचिन्महाननर्थो भवति । केनचित् कुत्राप्यादर्शपुस्तकेऽविद्यमानः सावम्रह्पाठनिवेशने-नाशुद्धः किल्पतः पाठो निवेशितः, टीकाकारान् प्रति महानन्यायश्च कृतः । प्रार्थयामहे च सांप्रदायिक-म्रान्यमुद्रणकर्तारः प्राचीनादर्शे विद्यमानानेव पाठान् मुद्रणे रक्षन्तु, न तु स्वमनःकिल्पतान्, यतो यः पाठोऽस्माकमग्रुद्धः प्रतिभाति स अन्येषामत्यन्तसमीचीनो भातीति ।

अस्य यावत्त्राप्यटीकासमेतसेवाफलग्रन्थस्य मुद्रणन्ययो गोस्वामिवर्यश्रीजीवनलालेः सहर्पं कृत इति तेपामुपकृति वयं सविनयं स्मरामः, प्रार्थयामहे चान्येपि गोस्वामिनः श्रीमन्तो वैष्णवाश्च एनाननु-कुर्युरिति । एतेषां गोस्वामिवर्याणां कृपयैव सेवाफलं द्वादशविवरणयुतं सुद्रितं सांप्रदायिकानां सुगमं भविष्यतीति ।

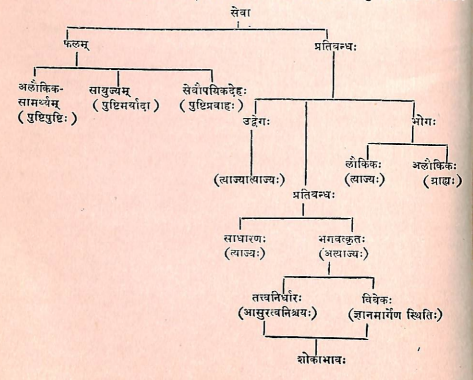
मार्गशीर्षकृष्णनवमी, श्रीमत्त्रभुचरणप्राकट्योत्सवः मृलचन्द्र तेलीवाला । धैर्यलाल सांकलीया ।

# सेवाफलतात्पर्यम् ।

श्रीकृष्णं वरसुन्दरं मधुरिमामूर्ति तदास्प्रवभून् । सेवायां मकरन्दपानमधुपौ छोकोत्तरौ तत्सुतौ ॥ नत्वा तानखिळान् निगृदहृदयान् सेवारसास्वादकान् । व्याख्यानानि विछोक्य तानि विवृति सन्दोहरूपां यते

निःसाधनजनोद्धारप्रकटिततनुभिः श्रीमदाचार्यवर्येनिंजजनाः खल्पेनैव प्रयासेन सर्वसिद्धान्तं जानीयुरितिकृपया पोडशग्रन्थाः प्रकटीकृताः । यद्यपि तं तमधिकारिणमुद्दिश्य
आचार्यरेते ग्रन्थाः प्रणीतास्त्रथाप्याचार्याणां यावन्त्य उक्तयस्तासां न्यायरूपत्वात् तत्तात्पर्यं सर्वथा सर्वदा त्रिकाठाबाध्यमपरिछिन्नमिति तु निर्विवादं तद्धन्थाध्येतृणाम् । यथा
नवरत्नो देवश्रीगोविन्दमुद्दिश्य प्रकटीकृतस्तथैव सेवाफलं श्रीविष्णुदासमुद्दिश्य प्रकटितम् ।
पोडशग्रन्थेषु सेवाफलग्रन्थस्त्वन्ते वर्तते । अस्य ग्रन्थस्य निगृहार्थत्वात् सकलपुरुषार्थपर्यवसानप्रतिपादकत्वात् स्वयमेवाचार्यास्तं विवृण्वन्तः । विवरणसहित एव सेवाफलग्रन्थो
महानुभावस्तैस्तगोंस्वामिभिभेष्टैश्च यथाशक्ति यथामित विवृतः। तत्र मिलितानां द्वादशिवरणानां संग्रहोत्र कृतः । यद्यप्येतासां टीकानां विषयोयं ग्रन्थस्तथाप्यस्य गृहार्थत्वं तु नैवापैति ।

आदौ तावद्यथा बाठवोधोस्माभिः पूर्वं पुष्टिभक्तिसुधायां प्रस्तरेण स्पष्टीकृतस्तथैवे-ममपि प्रन्थं प्रस्तरेण स्पष्टीकरिष्यामः, एतेनास्य प्रन्थस्याशयो विशेषतः सुगमो भविष्यतीति ।



सेवा-नृणामात्यन्तिकनिःश्रेयससिद्ध्यर्थे श्रीमदाचार्यैः पूजामार्गाद्धिन्नः सेवामार्गः स्नेहप्रधानः प्रवर्तितः । अस्मिन् मार्गे स्नेहस्य प्राधान्यं न विधेः । सेवाशब्दार्थः चार्यैः सर्वनिर्णयेपि दर्शितः । 'मक्तिशब्दस्य धात्वर्थः सेवा प्रत्ययार्थः प्रेमेति' । अनर्थमूला-हुन्ताममताया नाशं विना चित्तस्य प्रवणं भगवति न भवतीत्येतदर्थं प्रथमं तनुजवित्तज-सेवोपदिश्यते श्रीमदाचार्यैः । अहन्तारूपस्य देहस्य ममतारूपस्य वित्तस्य विनियोगो यदा भगवति सर्वोशेन भवति तदा ताद्यहन्ताममताया विपरिणामो भवति, चित्तस्य सर्वतः सम्बन्धे निवृत्ते तस्य भगवति स्थितिभैवति । भगवदीयस्य तदाहन्ताममतापि भगवदीया भवति । सा तु न वाधिका, प्रत्युत परमफलसाधिका । देहिवत्तस्य भगवति विनियोगः साक्षाच्छ्रीमद्गोपीजनवल्लभोपदिष्टप्रकारेण महाप्रतिज्ञारूपसर्वस्वसमर्पणद्वारा श्रीमदाचार्यैः स्वशरणागतजीवानां कृतः। तदैव ते जीवा भगवदीया भूत्वा ज्ञाननिष्ठजीवानां परमकप्टेनासाध्यं जीवन्मुक्तिब्रह्मावबोधरूपमवान्तरफलमनायासेन प्राप्तवन्तः । एतादक् प्रकारेण चित्तप्रवणद्वारा यदा भगवदीयस्य सेवा मानसी आधिदैविकी भवति, तदा सा स्वतःफलरूपा भवति । तादृशां विरलभक्तानां तु सेवां विना न किमप्यपेक्षितम् । एत-देवोक्तं श्रीभागवते 'मधुद्विद्सेवानुरक्तमनसामभवोपि फल्गु'रिति । ईटशी स्वतःफलरूपा सेवा केवलभगवदनु ग्रहेकलभ्या । अतोस्मिन् ग्रन्थे यत्फलमुच्यते तत्पुष्टिमार्गीयसेवाया एव, न केवलमर्यादामार्गीयाया वा केवलप्रवाहमार्गीयाया वा। अत्र श्रीहरिराया वा श्रीमदाचार्यैः केवलाया मानस्या एव फलमुच्यत इति विचार्य तस्याः फलत्रयमुक्तवन्तः । श्रीपुरुषोत्तमाः तनुजवित्तजसहितमानसीसेवायाः फलमुच्यत इति विचार्य तस्याः फलमुक्तवन्तः केचित्पुष्टिपुष्टिपुष्टिमर्यादापुष्टिप्रवाहसेवायाः क्रमेण फलत्रयमुक्तमाचार्येरिति वदन्ति । सर्वेरपि सिद्धान्तमुक्तावलीप्रोक्ता सेवोपन्यस्यते । श्रीमदाचार्याणां वाचां निगृढार्थत्वात् विवरण-काराणां भिन्नभिन्नाधिकारवत्त्वात् यादशोधिकारस्तादशी स्फूर्तिरिति सर्वेषां मतानामाचार्या-शयाविरुद्धत्वात् सर्वेषामविरोधस्तु सिद्ध एव । अयं सेवामार्गस्तु केवलप्रेमप्रधानः, नैवात्र कियाया वा ज्ञानस्य प्राधान्यम् । भगवद्भाववतां सर्वेषामत्राधिकारः । एताद्दशी-पुष्टिमार्गीयसेवायाः फलत्रयमुच्यते, उत्तममध्यमसाधारणभेदक्रमेण । तत्रोत्तमायाः फलम-लौकिकसामर्थ्यं पुष्टिपुष्टेः । सायुज्यं मध्यमायाः पुष्टिमर्यादायाः । सेवोपयोगिदेहो वैकुण्ठा-दिषु साधारणायाः पुष्टिप्रवाहायाः । जयगोपालभट्टास्तु एतत्क्रमं नैवांगीकुर्वन्ति । तेपां मते तु सायुज्यमेव परमं फलम्, अलौकिकसामर्थ्यादि गौणं फलम्। लक्ष्मणभद्दास्तु अत्यन्तरंगान्तरंगबहिरंगानां सेवानां क्रमेण फठं दर्शयन्ति ।

अलौकिकसामर्थ्यम् ;—भगवता सहगामादिसामर्थ्यं मुख्यानामिवेतिश्रीकल्याण-रायाः । अलौकिकभजनानन्दानुभवे स्वरूपयोग्यतेति श्रीगोपेशाः । श्रीमद्रजस्थोक्तरीत्या इतर-प्रमाणागोचरमितरसाधनाप्राप्यं सर्वात्मभावैकलभ्यभजनानन्दानुभवलक्षणमितिश्रीदेवकी- नन्दनाः । भगवतः कोटिस्र्याग्निरूपस्थात्यन्तिकफलदित्सायां सर्वलीलविशिष्टस्य प्रमो-र्हदयप्रवेशे तदनुभवसामर्थ्यमिति श्रीहरिधनचरणाः । सर्वाभोग्यसुधेतिश्रीवल्लभाः । पर-प्राप्तिविवरणश्चत्युक्तभगवत्स्वरूपानुभवे 'प्रदीपवदावेश' इतिस्त्रोक्तरीतिकभगवदावेशजा योग्यता यया रसात्मकस्य भगवतः पूर्णस्कूपानन्दानुभव इति श्रीपुरुषोत्तमाः । तदनु-सारिणश्चानुक्तत्वात् तथैव । साक्षात् श्रीवृन्दावनादौ श्रीकृष्णस्कूपदर्शनस्पर्शनादिकृति-क्षमत्वमितिलाल्प्भद्यः । कस्यचिदेतत्सङ्घाते कस्यचिदेतदेहपातोत्तरं वृन्दावनादिष्वलौकिक-सङ्घातेन प्रियतमभगवत्सङ्गम इति जयगोपालभद्याः । भगवत इवालौकिकमेव ज्ञान-कियाभ्यां सामर्थ्यं जगद्ध्यापारवर्जमिति लक्ष्मणभद्याः । साक्षाद्भगवत्सम्बन्धक्तपम्, हीन-जीवस्योत्तमभगवता सह साम्येन रती रसोद्बोधश्चेतिविवृतिटिप्पणीकाराः ।

इदं त्ववधयम् । अत्र सर्वेषां टीकाकाराणां मतानि प्रायो भिन्नानीत्यतोनुमीयते यदत्राचार्येर्ने किमपीदमित्यतया विवक्ष्यते । जयगोपालभट्टं विना सर्वेषि टीकाकारा अलौकिकसामर्थ्यमुत्तमफलत्वेन मन्यन्ते । नैवेदं फलं जीवकृतिसाध्यम् , परन्तु केवल-भगवदनुग्रहैकसाध्यम् । ब्रह्मानन्दात् समुद्ध्येदं फलं भगवता वृतेषु विशेषकृपया दीयते । कीदशं तद्दानं तिन्नश्चेतुं नैव शक्यते, भगवदिच्छाधीनत्वात् तस्य । एतत्फलं तु गोपवधू-सदशस्वतन्त्रप्रेमात्मकोत्कटभत्त्तया परमसंतुष्टेन भगवता विशेषानुग्रहल्यापनाय कविद् दीयते । कोटिब्रह्माण्डादीनामखिलनियामकः सन्नप्यत्र स्वेच्छया भक्तमनोरथपूरणाय भगवान् तद्दश्यो भवति । अखिलं जगत् स्वेच्छया लीलया नर्तयन्नपि परमाद्रीद्रीं भूत्वा भक्तमनोरथानुसारेण तद्दशः सन् स्वयं नृत्यति भगवान् । सर्वज्ञो भृत्वापि यशोदायाः सन्निधौ महामुग्धवत् तिष्ठति । भक्तमम्बरीषं स्वयं रक्षन्नपि भक्तापराधक्षमाकरणाय स्वस्याशक्तिं कथयन् दुर्वाससं प्रति भक्तवश्यतां प्रकटयति । अखिलं विश्वं स्वमायया स्वस्याशक्तिं कथयन् दुर्वाससं प्रति भक्तवश्यतां प्रकटयति । अखिलं विश्वं स्वमायया स्वस्याशक्तिं कथयन् दुर्वाससं प्रति भक्तवश्यतां प्रकटयति । अखिलं विश्वं स्वमायया स्वस्याशक्तिं कथयन् दुर्वाससं प्रति भक्तवश्यतां प्रकटयति । अखिलं विश्वं स्वमायया स्वस्याशक्तिं कथयन् दुर्वाससं प्रति भक्तवश्यतां प्रकटयति । अस्विलं विश्वं स्वमायया स्वस्याश्विष्टे श्रीमद्यशोदयाः सन्वयन्ति । अस्वले श्रीमद्यशोदयाः सन्यव्वप्रति श्रीमद्यशोदयाः सन्यव्वप्रति श्रीमद्यशोदयाः सन्यव्वप्रति । सन्ति भक्तव्यत्वप्रति । सन्ति श्रीमद्यशोदयाः सन्यव्यव्यविष्ठाः सन्ति स्वर्याः सन्यविश्वयेताः सन्यविश्वयेत्वयाः सन्यविश्वयेताः सन्यविश्वयेताः सन्यविश्वयेताः सन्यविश्वयेताः सन्यविश्वयेताः सन्यव्यविश्वयेताः सन्यविश्वयेताः सन्यविश्वयेताः सन्यविश्वयेताः सन्यविश्वयेताः सन्यविश्वयेताः सन्यविश्वयेताः सन्यविश्वयेताः सन्यविश्वयेताः सन्यविश्वयेताः सन्यविश्वयोत्याः सन्यविश्वयेताः स

<sup>9</sup> नतु किमर्थं भगवानेतावरकृत्वा वन्धनरूपो जात इति चेत् तत्राह एवमिति । एवमपकारिण लोके स्कीयत्वमात्राभिमानेनापि एतावतीमभृतपूर्वां कृपां करोतीति स्वस्य भक्तवस्यता प्रदर्शिता । प्रदर्शनस्यापि प्रयोजनमाह हरिणेति । स हि सर्वदुःखहर्ता तत्प्रसिद्धार्थमसम्बन्धेन दुःखहर्तृत्वेतिप्रसंगात् संसार्विलयः स्यादिति सम्बन्धार्थकृपाञ्चतां प्रदर्शयति । कृपा च सर्वधर्मधर्मिभ्यो वलिष्ठेति वक्तुं भक्तवस्यतान् शब्देनैवोक्ता । नतु भक्त्या चेद्धमधर्मिणामुपमर्दः क्रियते तदा स्वरूपस्य प्रच्युतत्वात् फलाभावात् प्रदर्शनमपि व्यर्थं स्यादिस्याशंक्याह स्ववशेनापीति । स हि स्ववश एव, न केनाप्युपमर्दः । अनेन फलसाधकत्वमुक्तम् । फलरूपत्वमाह कृष्णेनेति । नन्वेवं कृते अन्यो महान् ब्रह्मादिनं मंस्यते, ततो माहात्म्यस्य न्यूनभावान तथा फलत्वमित्याशंक्याह यस्येदं सेश्वरं वश इति । तत्तद्धिष्ठातृदेवतासहितं सर्वं यस्य जगत् वशे । अतो नान्यभावनं केनचिदिप कर्तुं शक्यमिति भावः। नेमं विरिञ्चो न भवो न श्रीर्प्यंगसंश्रया प्रसादं लेमिरे गोपी यत्तत्प्राप विसुक्तिदात् । एवं स्वमनोरंगे सिद्धे-।

दाम्ना बद्धो भवति । ईदृशं किञ्चित्प्रकारकं सामर्थ्यं यत्र भक्तयतिशयेन प्रेमातिशयेन भगवान् भक्तव्यः सन् तत्कामान् पूर्यित तत्र प्रकटीभवति । इदमेवोत्तमं फलं श्रीमदाचार्याणामभिष्रेतमिति नात्र संशयः । श्रीमद्रोकुलनाथानां श्रीमत्युरुषोत्तमा-नामप्ययमेवाभिप्रायः । 'सोश्रुते 'श्रुतिरपि भक्तस्य विविधरसभोगचतुरेण रसेश्वरेण भगवता सह भोगं निरूपयन्ती भक्तस्य प्राधान्यं भगवतो गौणत्वं स्पष्टमेव कथयति । शाप्तं फलं यावत्पर्यन्तं स्वाधीनं न भवति तावत्पर्यन्तं तस्य फलत्वमपि न प्रकटी-भवति । रसज्ञास्त्रेपि रसाधिक्ये पुंभावः प्रतिपाद्यते । अर्थाद्भगवँतो गौणत्वं भक्तस्य प्राधान्यं यत्र भवति तत्रैवालौकिकसामर्थ्यं प्रकटीभवति । स्वस्य स्वातव्यं पालयन् भक्ताधीनो भूत्वा तन्मनोरथान् पूर्यन् खस्य विरुद्धधर्माश्रयत्वं महामाहात्म्यं च प्रकटीकुर्वन् भगवान् श्रीकृष्ण एव परमफलरूपोऽलौकिकसामर्थ्यरूपः श्रीमदाचार्याणां हृद्यशेषे नित्यं रमते स्म । विहरिप श्रीमदाचार्याणां सन्निधौ अखिललीलाविशिष्टो भगवान् कृष्णो रममाणः प्रकटतया भक्तवश्यतां प्रदर्शयन् निरन्तरं स्वद्यविषयो भवति । एतादृशं भगवतः परमं फलं वाङ्मनसागोचरं सत् शब्दैः कथं प्रतिपाद्यितुं शक्यते। अनुभवैकवेद्यत्वात् तस्य । अत एवाचार्यैः तादृशनिगृढत्वप्रदर्शनाय 'अठौकिकसामर्थ्य'-मिति परमनिगृढशब्दप्रयोगः कृत इति प्रतिभाति । अत्रापि सर्वेषां टीकाकाराणाम-विरोधस्तु अनुक्तसिद्ध एव । सर्वेषां भिन्नाधिकारवत्वात् भगवतः खतन्नेच्छत्वाच कीदशं दानं भगवान् करिष्यति तन्न ज्ञातं शक्यत इति । श्रीपुरुषोत्तमचरणैस्तु अविरोधप्रकारो-तिसुन्दरतया प्रतिपादितः, अतस्तद्वास्माभिरत्रानूद्यते । एतत्सर्वं भगवतो नानाविध-प्रवेशहेतुकत्वाद्भगवदिच्छायाश्च ज्ञातुमशक्यत्वादुपपन्नमिति ।

सायुज्यम्; सह युनक्तीति सयुक्, सयुजो भावः सायुज्यम्, सहभावः गोपानामिवेति श्रीकल्याणरायाः । भक्त्या मामभिजानातीत्युक्तो भगवत्स्वरूपे लय इति श्रीगोपेशश्रीदेवकीनन्दनश्रीपुरुपोत्तमाः लालूभद्दाश्च । विवृतिटिप्पणीकारा अपि तथैव । संयोगानुभवसामर्थ्यम्, भगवता सह सततिष्टितिरेव सार्वदिकसंयोगरसानुभव इतिश्रीहरिधनचरणाः । सोश्रुत इतिश्रुत्युक्तसहभावेन भगवता सह भोग इतिश्रीवल्लभाः । युद्धपुष्टिमार्गीयं
भेदसम्बन्धघटितं केवलेन हि भावेनेत्यादिवाक्येरत्युक्तमकृपया ब्रह्मभावज्ञानवेराग्यनिरपेक्षप्रेमासक्तिव्यसनरूपकेवलभावजनितभगवत्सहभावविशिष्टसार्वकालिकसर्वकामभोगरूपमिति
जयगोपालभद्दाः । उभयविधमपि सायुज्यमितिलक्ष्मणभद्दाः । तथा चात्र द्विविधं सायुज्यम् । रूढार्थकं यौगिकार्थकं च । तत्राद्यं ज्ञानमिश्रितानामेकत्वरूपम्, अभेदरूपं
भेदात्यन्ताभावरूपमात्मनैक्यम् । युद्धभक्तानामपरम्, भेदतस्तद्दत्तसखित्वतस्तदानन्दानुभवात् । पूर्वत्र देहेन्द्रियप्राणान्तःकरणानि विहायेह स्वात्मनैव केवलेन तदानन्दानुभवः,

१ यत्र च भक्तस्य खातन्त्र्यं तदिच्छानुसारेण भगवत्कृतिर्यथा दामोदरलीलायां सा पुष्टिः। नि. ३०२.

अपरत्र सहैव तैरिति सार्थकतैषाम्, अन्यत्र नेति । अन्नापि पूर्ववद्विरोधस्त् सिद्ध एव । व्याख्यानस्य प्रकारद्वयम् । एकं शास्त्रीयम् , अपरं भक्तिमार्गीयम् । श्रीहरिरायादयो भक्तिसरणीमनुस्त्य यौगिकार्थकं सायुज्यमङ्गीकुर्वन्ति । श्रीपुरुषोत्तमादयः शास्त्रीयसरणी-मनुसरन्तो रूढार्थकं सायुज्यमङ्गीकुर्वन्ति, तथापि यौगिकार्थसायुज्यग्रहणे नैव तेषां प्रद्वेषः, प्रत्युत सम्मतिरिप वर्तते, यतः तैरिप निबन्धे 'आदिमूर्तिः कृष्ण एव सेन्यः सायुज्यकाम्यये'त्यत्र तथैव सायुज्यशन्दो यौगिकार्थे न्याख्यातः । श्रीपुरुषोत्तमरीत्या विचार्यमाणे इदं सायुज्यं पुष्टिमर्यादायाः फलं भवति । श्रीहरिरायरीत्या विचारिते त इदमपि फलं मानस्याः शुद्धपुष्टेरेवेति भेदः । अत्रेदमपि ध्येयम् , शास्त्ररीत्या जीवस्य प्राप्यफलस्य विचार्यमाणे सायुज्यपर्यन्तं बुद्धिरारोहति, तदतीते अलौकिकसामर्थ्ये तु न । अत एवाचार्याः प्रायः सर्वत्र फलं निरूपयन्तः सायुज्यशब्दं प्रयुखन्ति । स्वस्मिन् लयं कारियत्वा अनुग्रहिवशेषेण पृथगाविर्भावियत्वा यदा फलं दातुं प्रभुरिच्छति, तदा भक्तस्य तदनुभवोपि नैव स्वरूपेण, परन्तु भगवत्कृततत्प्रवेशहेतुकः, प्रभुरेव तस्यानुभवात्मा तदैव भवति । तस्यामवस्थायां यत्र सर्वोपि व्यवहारो भगवदीय एव, आत्मत एव इदं सर्वम्, तत्र द्वैताद्वैतयोः प्रश्नो नैवोत्तिष्ठति । तथापि भेदेनानुभवं विना भक्तिरसस्यानुभवो सामा-न्यतो न भवतीति विचार्य श्रीगोकुलनाथश्रीहरिरायादिभिद्वैतविशिष्टाद्वैतपक्षः कचिद्भप-न्यस्तः । वास्तवं श्रीमदाचार्थप्रतिपादितं ग्रुद्धाद्वैतमेवाखण्डितं तेषां मते भवति । तथापि तत्पक्षमनुसृत्य तैः सायुज्यशब्दस्तथैव यौगिकार्थे व्याख्यातः । अतो न कुत्रापि विरोधः । अत्र जयगोपालभट्टास्तु श्रीहरिरायवत् सायुज्यशब्दं यौगिकार्थकमङ्गीकुर्वन्तः सायुज्यमेव परमं फलमलौकिकसामर्थ्यादि गौणं फलमिति मन्यन्ते, तन्नैवास्माकं मन-स्यायाति। विप्रयोगस्य परमफलत्वं संयोगस्य मध्यमफलत्वं यच्छ्रीहरिधनचरणैः प्रोक्तं तदिप परमाग्रहेण खण्डयन्ति । परन्तु तत्रापि दृष्टिभेदत एव विचारवैषम्यं भासते । श्रीहरि-रायादयः विप्रयोगमेव परमफलत्वेन मन्यन्ते, संयोगादयस्तेषां मते व्यभिचारिभावाः, वित्रयोगस्तु स्थायिभावः । श्रीमत्त्रभुचरणाः संयोगं परमफलत्वेन मन्यन्ते, तत्र संयोगः स्थायिभावः, विप्रयोगादयः व्यभिचारिभावाः । आचार्यास्तु 'आन्तरं तु महाफल'मित्यत्र विप्रयोगस्य महाफल्दवं दर्शयन्ति । अत्र विरोधस्तु नैवाणुरपि । आचार्याणां विष्रयोगरूपत्वात् श्रीमत्त्रभुचरणानां संयोगरूपत्वादुभयरूपेण प्रभुः फलरूपेण उभय-द्वारा प्रकटीभवन् स्तीयानां मनोरथान् पूरियष्यन् निजां सुधां वर्षियिष्यति कथं केति न ज्ञातुं शक्यते । अतः सर्वमत्र प्रतिक्षणनूतनत्वात् रमणीयमेव । किञ्च, रसरूपः प्रभुरेव परमं फलम् । रसस्योभयदलविशिष्टत्वात् संयोगरूपेण विष्रयोगरूपेण वा फलत्वं तस्य नैव व्यभिचरति । यस्य निष्ठा विष्रयोगे भवति स तं प्रधानीकृत्य संयोगं मध्यमफलत्वेन मन्यते, यथा श्रीहरिरायादयः । यस्य निष्ठा संयोगे भवति स तं प्रधानीकृत्य विष्रयोगं

मध्यमफल्वेन मन्यते, यथा जयगोपालादयः । श्रीमदाचार्यास्त्भयदलविशिष्टमिष प्रभुखरूपं परमफल्रूपं मन्वानाः विष्रयोगस्य कचित्प्राधान्यं दर्शयन्ति, कचित्संयोगस्य । उभयस्य परमफल्वे तु नैव सन्देहः, तथापि यादशं भगवता दानं तादशी रुचिरुत्पद्यते । अतो भगवतो रसरूपत्वात् तस्य च भावविभावानुभावैः पुष्टत्वात् , खपूर्णप्राकत्यकरणायै-वात्र विविधयतप्रदर्शनं भगवता स्ववृतभगवदीयद्वारा कृतिमिति प्रतिभातीति सर्वं समक्षसम् ।

सेवौपयिकदेहो वैकुण्ठादिषुः—सेवायां कियमाणायामेवानुग्रहिवशेषाभावात् साक्षात् सेवागुपयोगे अन्येः तादशसाक्षाद्रसानुभवकर्तृभिः कियमाणायाः सेवाया उप समीपे योगः सम्बन्धः तद्धत्पक्ष्यादिश्चरीरप्राप्तिरितिश्रीहरिधनचरणाः । देहेन्द्रियासुद्दीनः पुरुषस्त्रीपशुपिश्चिवृक्षाद्याकृतिः संस्थानविशेष इति श्रीपुरुषोत्तमचरणाः । व्यापि-वेकुण्ठादौ पाषदादिदेहप्राप्तिरिति ठालूभद्दाः । 'गोकुठं वनवैकुण्ठमितिकृष्णोपनिषदुक्तेः श्रप्रश्चातीतभगवित्तवासस्थानं व्यापिवैकुण्ठान्तर्गतं बृहद्दनं नन्दीश्वरं चोच्यते । आदिपदेन श्रीवृन्दावनश्रीमद्रोवर्धनादि च । तत्र सायुज्यफठादानिधिकारः सेवौपयिकदेहरूपो वाथवा भवतीत्यर्थः । वैकुण्ठान्तरस्य शुद्धपृष्टिमार्गीयफठरूपभगवछोकत्वामावाद् गोकुठस्य तादग्भगवछोकत्वाद् वैकुण्ठान्तरस्य शुद्धपृष्टिमार्गीयफठरूपभगवछोकत्वादिकं चाभिनेतिनयगोपाठभद्दाः । अप्राकृतभृतभौतिकतृणठतौषिवृक्षपशुप्रस्यादिदेहः अधिकारात्मा, तत्र सेवोपयोगी बोध्यः, वैकुण्ठपदेन मुख्येऽमुख्ये च । आदिपदेन खर्गादिषु विष्णोः स्थानेष्वि तथितिरुक्ष्मणभद्दाः । अठौकिकदेहवयोगुणादिकिमितिववृतिटिप्पणीकाराः। रमाप्रार्थितवैकुण्ठक्षीरोदश्वतद्वीपेषु भगवत्सेवायोग्यदेहप्राप्तिरितिश्रीगोपेशाः । तथैव श्रीदेवकीनन्दनाः । आदिपदेन श्रीमथुरावृन्दावनादिकं ग्राह्यमितिश्रीवछभाः । आदिपदेन मूठोके उद्धवादीनामिव गवादीनामिवति वा सेवोपयोगिदेहप्राप्तिरितिश्रीकल्याणरायाः । अत्रेदं ज्ञेयम् । श्रीगोपेशाः श्रीदेवकीनन्दनाः कमेण मर्यादाभक्तेः प्रवाहिकभक्तेः फठं वदन्तीत दृष्टिभेदतस्तारतम्यम् ।

उद्देगः—सेवायां कियमाणायामन्यत्र गमनेच्छादिरितिश्रीकल्याणरायाः । मनेसः सेवायां कियमाणायामुत्कृष्टो वेगः, सर्वथा तत्रास्थिरता वाहिर्मुख्यमितिश्रीहरिधनचरणाः । मनसोन्यपरतेतिश्रीवल्लभाः । उच्चैभयं चलनं वा, सेवायां कियमाणायां दुष्टादिभ्यो मनसो भयं पापादिना बुद्धेश्राञ्चल्यमितिद्विप्रकारकमुद्धेगं श्रीपुरुषोत्तमा आहुः । भगव-रसेवासमये चित्तक्लेशप्रदश्राञ्चल्यविशेष इतिलाल्लभद्धाः । अन्ये तु विशेषं न कच्चनाहुः । अयमुद्धेगः सेवायां प्रतिबन्धक्तपत्वात् त्याच्यः । आचार्याः प्रथममुद्धेगादित्रयं ससाधनं त्याज्यत्वेनोक्त्वाये तत्त्याज्यत्वात्याज्यत्वविभागं च कृत्वा पश्राह्वयोः साधारणप्रतिबन्ध-लोकिकभोगयोः त्याज्यत्वं निक्तपितवन्तो न तृद्धेगस्यापि, अत उद्देगस्य कश्चिद्धिन्न एव प्रकारोभिमत इति विचार्यं श्रीपुरुषोत्तमास्तस्या अनुक्तेः कारणं दर्शयन्त उद्देगस्यामुकांशेन

अत्याज्यत्वमपि सूचयन्ति ।

प्रतिबन्धः—सेवासमये ठाँकिकवैदिककार्यान्तरासिक्तरन्यकृतान्तरायादिश्चेतिश्री-कल्याणरायाः श्रीहरिरायाश्च । वेदनिन्दा म्लेच्छविष्ठिवहिर्मुखजिनतोपद्रवश्चेतिश्रीगोपेशाः । कायस्यान्यपरतेतिश्रीवछभाः । तत्प्रतिकूलो निग्नह इतिश्रीपुरुषोत्तमाः । सेवायां रुचौ सत्यामपि तत्समये ठाँकिकवैदिककायिकादिकार्यासिक्तरूप इतिश्रीपुरुषोत्तमास्तदनुसारि-णश्च । प्रतिबन्धकं तूदासीनं दुःखसुखे प्रयच्छतीतिलाल् भट्टाः । अयं प्रतिबन्धो द्विवधः । साधारणो भगवत्कृतश्च । साधारणो खुद्धा त्याच्यः । भगवत्कृतस्तु न । भगवत्कृत-प्रतिबन्धे तत्त्वनिर्धारिविवेकौ साधनरूपौ, तेन फलं शोकाभावः, न मुक्तिः । विशेषस्तु स्पष्टः, टीकासु दर्शितत्वादत्रानुपयोगित्वाद् विस्तरभयाच नानूद्यते । तत्त्वनिर्धाररूप आसुरत्विश्वयः, भगवान् फलं न दास्यतीति विवेकश्च स्पष्टतया टीकाकारैरनूदितौ ।

भोगः — ठौकिकाठौकिकभेदेन द्विविधः । ठौकिकस्त्याज्यः । ठौककभोगस्तु गृह-त्यागं विना न सिध्यतीत्यतो 'भोगाभावस्तदैव सिध्यति यदा गृहपरित्याग' इत्याचार्थै-रुक्तम् । अठौकिकभोगस्तु ग्राह्यः । भगवित्तवेदितानां भोगोऽठौकिकभोगः । अठौकिक-सामर्थ्यमिति प्रायः सर्वे वदन्ति, श्रीविह्नभास्तु प्रथमफठं सेवोपयोगिदेह इति वदन्ति ।

भगवत्स्मरणसहितकृतभोगस्तु नैव बाधकः ।

एवं सेवायाः फलं वाधकं चोक्त्वा आचार्याः स्वोक्तेः सर्वदा भावनमुप-दिशन्ति । यद्यपीयं भावना न स्वकृतिसाध्या तथापि कर्तव्येति तथैव सर्वेरनूद्यते । गुणक्षोभेषि तद्भावनमेव कर्तव्यम्, अन्यत् सर्वं मनोभ्रमः । गुणक्षोभशन्दस्तु टीका-कारैद्धिंश सामान्यतो व्याख्यातः । केचिदश्रुपुरुकादिक्षोभ इति वदन्ति, अन्ये तु सत्त्वरजस्तमसां क्षोभ इति वदन्ति । उमयथापि भगवच्छरणभावनमेवाचार्याणां स्पष्टम-भिमतमिति तु नैव सन्देहः । तदीयैरपि तदेव कर्तव्यम् , फलाविलम्बाय, यतोधुना जीवानां पुष्टिमर्यादायामेवाङ्गीकारः । यथाहुः श्रीहरिधनचरणाः 'साम्प्रतं तु पुष्टिमर्या-दायामेवाधुनिकानामङ्गीकाराद्भजनसिद्धिविलम्बसद्भावेन तावत्पर्यन्तं प्रोषितभर्तृकाया इव फलप्रतिवन्धभावनं सर्वदा कार्यंभिति । अत्राचार्यंक्कं 'अवक्येयं सदा भाव्या सर्व-मन्यन्मनोभ्रमः' इति वाक्यं पृष्टिमार्गीयस्याधुनिकस्य कीदृशं कर्तव्यमिति स्पष्टतया ज्ञाप-यति । सर्वप्रमाणातीतो वाङ्मनसागोचरः सर्वतत्रम्खतत्रो भगवान् केनचित्साधनेन प्राप्यते इति तु नैव वक्तुं शक्यम्। अत एव भगवत्प्रापकत्वेन किञ्चित्साधनं भगवदतिरिक्तं पुष्टिमार्गे वर्तते इत्यपि तु वक्तुं नैव शक्यम् । साम्प्रतं वेदमार्गस्य प्राय उत्सन्नत्वात् सोपि भक्ति-मार्गस्य पुष्टिमार्गस्याङ्गत्वेनात्रैव प्रविश्वति । अतः पुष्टिस्थितो भगवान् मर्यादास्थितसाध-नैर्नैव प्राप्तुं शक्यते, अत एवोभयथा पुष्टिमार्गस्य निःसाधनत्वं स्फुटं प्रतीयते । तथापीदं विचारणीयम् । श्रीहरिरायश्रीपुरुषोत्तमादिभिरधुनानवतारदशा प्रचलतीति प्रतिपाद्यते, सांप्रतं जीवानां पुष्टिमार्गायाणामङ्गीकारोपि पुष्टिमर्यादायामेव भवतीत्यपि तैरेवोच्यते ।

तेन यद्यपि जीवैभगवत्प्रेरणं विना किमपि कर्तुं खबलेन नैव शक्यते, तथापि भगवत्प्रेरणया भगवद्धलेन यच्छक्यं भवति तदवश्यं कर्तव्यम्, खिनविद्दाय प्रोषित-भर्तृकावत् । यद्यपि एतत्फरुरूपं भावनं भगवत्कर्तृकमेव तथापि एतदेव भगवच्छरण-भावनं कर्तव्यं न तु तृष्णीं ख्येयम् । पृष्टिमार्गस्य भगवद्भुष्त्वाद्भगवतो विरुद्धधमाश्रयवत्त्वात् तस्यापि तथात्वादस्मिन् मार्गे भासमानो विरोधोपि विरोधामास इवालंकाररूप एव । साधन-फरुरूपो भगवानेव । तथाहुः श्रीमत्प्रभुचरणा निवन्धे 'भक्तिमार्गे तु भगवान् स्वत एव यदा भक्तेषु सर्वं सम्पादयित स्वीयत्वेन, तदा भक्तः खाङ्गीकारं सर्वात्मना ज्ञात्वा स्तुत्या-दिषु खाधिकारं जानाति ततः स्तौति । अथवा सर्वात्मना खांगीकारज्ञानेनान्तरानन्दे पूर्णे विहरपि सर्वेन्द्रियेषु प्राकट्यसमये वाचि स निर्गच्छन् स्तुतिरूपो भवती'ति। यावन्ति साधनानि तानि न भगवत्प्रापकाणि, तेषां स्वरूपयोग्यतासम्पादकत्वात् । विशेषस्तु स्थलसंकोचाद् गुजरानुवादे प्रतिपादयिष्यत इति ।

#### ॥ श्रीकृष्णार्पणमस्तु ॥

मार्गशीर्षकृष्णनवमी, श्रीमत्प्रभुचरणप्राकट्योत्सवः मूलचन्द्र तेलीवाला । धैर्यलाल सांकलीया ।

३८ तमे पृष्ठे प्रकाशितसेवाफलिववृतिव्याख्यानान्ते अधोलिखितों-शोऽधिक उपलभ्यते श्रीमन्मथुराधीशग्रन्थागारे (२१०/३) क्रमांकित सन्दर्भसूच्याम् :-

"भगविदच्छाभावनमात्रे तु श्रीगोपीजनवल्लभो अस्मत्प्रभुः पुष्टावंगीकृतात्मनां स्वयमेवोद्वेगादिक निवार्य यथाधिकारमेतद्ग्रन्थोक्तफलं दास्यति इति सिद्धम् ।

श्रीवल्लभप्रभोर्नामोच्चारणात्प्राप्तबुद्धिना । विचारिता मयाप्येषा पूर्वटीकानुसारतः ॥

इति श्रीगोस्वामिमथुरानाथात्मजद्वारिकेशेन कृतः सेवाफलविवृतिप्रका<mark>शः समाप्तः</mark> ।। श्रीगोपीजनवल्लभार्पणम् ।।

> मिति कार्तिक सुदि ४ सवंत्सर १९३५। पुस्तक मथुरादास को लिखन कियो हरिदास। मन्दिर श्रीमथुरेश को दंडोतिसिला पास।।

# ॥ सेवाफलं सविवरणम् ॥

यादृशी सेंवना प्रोक्ता तिसद्धौ फलमुच्यते। अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरयः॥१॥ फलं वा ह्यधिकारो वा न कालोत्र नियामकः।

सेवायां फलत्नयम् अलौकिकसामर्थ्यं सायुज्यं सेवोपयोगिदेहो वेकुण्ठादिषु.

उद्देगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा स्यात्तु बाधकम् ।।२।। अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद् गतिर्निहि । यथा वा तत्त्वनिर्धारो विवेकः साधनं मतम् ।।३।। बाधकानां परित्यागो भोगेप्येकं तथा परम् । निष्प्रत्यूहं महान् भोगः प्रथमे विशते सवा ।।४।।

सेवायां प्रतिबन्धकत्वयम् उद्देगः प्रतिबन्धो भोगो वा. त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्यः भोगो द्विविधः लौकिकोऽलौकिकश्च. तत्र लौकिकस्त्याज्य एव. अलौकिकस्तु फलानां मध्ये प्रथमे प्रविश्वति, प्रतिबन्धोपि द्विविधः साधारणो भगवत्कृतश्च. तत्र आद्यो बुद्धचा त्याज्यः. भगवत्कृतश्चेत् प्रतिबन्धः तदा भगवान् फलं न दास्यतीति मन्तव्यम् तदा अन्यसेवापि व्यर्था. तदा आसुरोयं जीव इति 'निर्धारः'. तदा ज्ञान-मार्गेण स्थातव्यं शोकाभावायेति 'विवेकः'.

ननु साधारणो भोगः कथं त्यक्तव्य इत्याकांक्षायामाह-

सविघ्नोल्पो घातकः स्याद् बलादेतौ सदा मतौ।

'सविघ्नो अल्पो घातकः स्याद्' इति सविघ्नत्वाद् अल्पत्वाद् भोगस्त्याज्यः. 'एतौ'प्रतिबन्धकौ.

१. 'सेवोपयिकदेह' इत्यपि पाठः

> अवश्येयं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोश्रमः ॥६॥ तदीयंरिप तत् कार्यं पुष्टौ नैव विलम्बयेत्। गुणक्षोभेषि वृष्टव्यमेतदेवेति मे मितः॥७॥ कुमूब्टिरत्र वा काचिदुत्पद्येत स वै श्रमः।

।। इति श्रीमद्वल्लभाचार्यचरणप्रकटितं सविवरणं सेवाफलं ।।

ाः समाप्तम् ॥



# ॥ सुबोधिन्येकवाक्यतया सेवाफलस्वरूपनिर्णयः॥

#### सुबोधिन्यां सेवनास्वरूपम्ः

एकमनसः पुरुषस्य सर्वेन्द्रियाणां सत्त्वमूर्तौ भगवति या स्वाभाविकी वृत्तिः सा भक्तिः इति... ये देव्यां संपदि जाताः तेषामपि देवरूपाणि (इन्द्रियाणि) भवन्ति आसुराण्यपि भवन्ति. एकस्मिन्नेव गोलके उभयमपि तिष्ठति. यानि पुनर्निषिद्धे लौकिके च रज्यन्ते तानि वलाद् विहिते प्रवर्तमानान्यपि न परितुष्टानि भवन्ति इत्यासुराणि. तत्र भक्तिः देवैरेव भवति नासुरैः ......किञ्च तान्यपि कर्मयोगज्ञानादिवहुरूपे वैदिके कर्मणि प्रवर्तमानानि पूर्ववासनयाऽभ्यासात् भवन्ति. तेषामपि यदि फलावस्था भवति तदा सत्त्व एव शुद्धसत्त्वरूपे भगवत्स्वरूपे प्रवर्तमानानि स्वभावतो भवन्ति.....वस्तुत-स्तु गुणातीते भगवति स्वाभाविकी वृत्तिरिति भगवच्छास्त्रम्, "मन्निष्ठं निर्गुणं स्मृतम्"......इत्यादिवाक्यैः सर्वा भगवतः सामग्री निर्गुणा......मनोपि द्विविधं दैवा-सुरिवभेदेन. तत्नासुरं संकल्पविकल्पात्मकं नानाभावापन्नं मननात्मकमेव......मनसा तु द्वितीयेन न भाव्यमेव तथासित इन्द्रियाणां पूर्वीक्ता वृत्तिः न स्यात्. अत एक-स्वभावापन्नं मनो यस्य तस्यैव भिक्तः. अन्येषां तु यथाकथिक्वत् कियमाणा भगवित खण्डशो वृत्तिरक्षयत्वात् बहुभिर्जन्मभिः पुष्टि गता अन्तिमजन्मनि भक्तिरूपां वृत्ति जनियण्यति इति न काप्यनुपपत्तिः वृत्तिः तन्निष्ठता नतु ग्रहणमात्रम्.....फलरूपे जन्मिन सा अनिमित्ताभवति स्वतन्त्रा, भगवित्रिमित्ता वा, भगवतः सकाशात् फलानि निमित्तानि. या अनिमित्ता सा भिन्तः भवतीत्युत्तरेण सम्बन्धः, किञ्च सा चेद् भागवती भवति, साक्षाद् भगवन्तं विषयीकरोति भगवद्भावं वा षड्गुणरूपता-मापद्यते.... मुक्तेस्सायुज्यादपि इयं भक्तिः गरिष्ठा ..... (सूबो. ३।२५।३२-३३)

### सुबोधिन्याम् अलौकिकसामर्थ्यस्बरूपम् :

तादृशभक्तानां ज्ञानिनामिवाग्निमकृत्यमाह प्रकारदृयेन, तत्न प्रथममाह त्निभिर्नेका-त्मतामित्यादिभिः, जीवतां साधनावस्था फलरूपा तथा परा. सायुज्यं च तृतीयं स्यादतो नोत्क्रान्तिप्रापणे. तत्न प्रथमं भक्तानां साधनावस्थामाह—

> नैकात्मतां में स्पृह्यन्ति केचित् मत्पादसेवाभिरता मदीहा। येन्योन्यतो भागवताः प्रसज्ज्य सभाजयन्ते मम पौरुवाणि।।

इयं फलरूपा भिन्तर्जातव्या. ते भन्ता यावज्जीवन्ति च तावत्फलरूपां भिन्तिं कुर्वन्तीत्यर्थः. फलरूपता तदैव भवित यदा भजनाद्रसोऽभिव्यक्तो भवती. तस्या अभिव्यक्तोः निदर्शनं भगवत एकात्मतां सायुज्यरूपं फलं न स्पृहयन्ति. प्रार्थना तु दूरे. ते भन्तेषु विरलाः प्रसंगान्निरूप्यन्ते. केचिदिति दुर्लभाः तेषां कायवाङ्गमनोवृत्तिः स्वभावत एव भगवित भवतीत्याह मत्पादेत्यादिना. मम पादसेवायामेव अभिरति-मंनोवृत्तिर्येषाम्, सर्वतो गत्वा भगवत्कार्यं कर्तव्यमिति पद्भ्यां सेवेत्यर्थः. अन्यत्तु सुखं गमनानन्तरसाध्यम्. इयं मनोवृत्तिनिरूपिता. कायिकीमाह मदीहा इति. मत्सम्बन्धिन्येव ईहा चेष्टा येषाम्, तेषां वाचनिकीमाह अन्योन्यत इति.......

तेषां फलावस्थामाह-

पश्यन्ति ते मे रुचिरावतंसप्रसन्नवक्गारुणलोचनानि ।
रूपाणि विख्यानि वरप्रवानि
साकं वाचं स्पृहणीयां वदन्ति ।।

ते मे रूपाणि पश्यन्ति. निरन्तरं भगवत्साक्षात्कारो भवति. यथा मित्रेस्सह ीडन्ति प्रथमतः पश्यन्ति. भगवतो रूपाणि वर्णयित रुचिराण्यवतंसानि कर्णाभरणानि येषाम्. अनेनवृन्दावनादौ भगवत्साक्षात्कारो भवतीत्युक्तम् प्रसन्नानि वक्ताणि अरुणानि लोच-नानि येषामिति........ रूपाणीति परमोपासकानामेकं रूपं कदाचित् साक्षात्कृतं भवति. तेषां तु बहूनि. तानि च दिव्यानि लौकिकबुद्ध्या न गृहीतानि. अलौकिकभावं वा प्रकट-यन्ति. तानप्रत्येव प्रकटानीति. तथा सित नातिप्रसिक्तः तेषामन्यदीयव्यावृत्त्ययं निदर्शनान्तरमाह वरप्रदानीति. न ह्यन्येन वरं दातुं शक्यते. प्रसन्नरूपादेतेषां वैलक्षण्यमाह साकं वाचमिति. जीवन्त एवते एतिसमन्नेव लोके भगवता सह स्पृहणीयां वाचं वदन्ति. यथा मित्रेस्सह इष्टालापाः क्रियन्ते. (सुबो. ३।२५।३४-३५)

#### सुबोधिन्यां सायुज्यस्वरूपम्ः

ततस्तेषां सायुज्यमाह्-

तैर्दर्शनीयाणयवैरुवार— विलासहासैक्षित वामसूबतेः । हृतात्मनो हृतप्राणांश्व मक्तिः अनिब्छतो गतिमण्यी प्रयुक्ते ॥ तैः पूर्वोक्तरूपैः अनुभवसमय एव आनन्दजनकैः. दर्शनीया अवयवा येषाम्. उदारो विलासः, हासपूर्वकमीक्षितं वामं मनोहरं सूक्तं वाक्यं च येषाम्, तैः हतान्तः करणानां वशीकृतेन्द्रियाणां च सा पूर्वोक्ता भिक्तः, तामनिच्छतोप्यण्वीं गित सायुज्यं प्रापयितः भक्तस्य चतुर्विद्यपुष्टि सिद्धचर्थं चतुरूपत्वं च साध्यते. तत्व, दर्शनीया अवयवाः कामपूरकाः, उदारो विलासः अर्थजनकः, हासपूर्वकमीक्षितं धर्मजनकम्, वामसूक्तानि मोक्षजनकानिः कामो हि विषयसौन्दर्येण अन्तः शक्तया च सिध्यति. अतो दर्शनीयिति विशेषणं वहिरलौकिकसौन्दर्यार्थम्. विलासो हि अर्थस्य नानाप्रकारकत्वाय, उदारत्वं तस्य सर्वोपकारकत्वाय, भगवतो हि लीला सर्वेषां सर्वपुष्ठषार्थदायिनीति भगवत्त्वम्. हासो देहादौ अध्यासजनकः अन्यथा निरन्तरं धर्मो न सिध्येत् हासपूर्वकं च ज्ञानं धर्मजनकमेवः सूक्तं हितकारी अविद्यानाशकम् वामं परमानन्ददायकमिति सूक्ष्मा हि गितरेकरूपानन्दस्वरूपा, रूपाणि च अनन्तानन्दरूपाणि, अतएवानिच्छा, अतएवान्तः करणेन्द्रियाणां च तैराकर्षणं सर्वेन्द्रियसुखरूपत्वात् स भगवान् स्वगृहं गच्छन् तानिप न्यति, ते तु इन्द्रियाणि मनश्च नयन्ति, भिक्तस्तु फलावश्यभाविनी कालादिनामप्यगम्यम् अतिसूक्ष्ममेव भगवदात्मकं फलं प्रयच्छति. (सुबो, ३।२५।३६)

### सुबोधिन्यां वैकुण्ठादिषु सेवोपयोगिदेहस्वरूपम् :

एवं सायुज्यरूपं फलमुक्त्वा सालोक्यादिरूपं फलमाहअयो विभूति मम मायाविनस्तामैश्वर्यमष्टांगमनुप्रविष्टाम् ।
श्रियं भागवतीं वाऽस्पृहयन्ति भद्रां
परस्य ते मेऽश्नुवते नु लोके ।।

अथो इति. सा चेद् भिनतर्मध्यमा भवेत्, ततोयं भिन्नप्रकमः अथो मम मायाविनो विभूति पुत्रधनादिरूपां स्वर्गीदिरूपां च. न तत्र भोग्यमस्तीति मायाविन इत्युक्तम्, सर्वस्यापि विषयस्य भगवदीयानां भगवदधीनत्वाय षष्ठी. तामित्यलौ-किनीं सर्वलोकसिद्धां वा. ऐश्वर्यमणिमादि, अष्टांगानि यस्येति सर्वेश्वर्यप्राप्तिः भगवद्भजनमन् भगवन्तमन् प्रविष्टां श्रियं सर्वामेव सम्पत्ति मोक्षपर्यन्ताम्, भागवतीं च भगवत्कृतसम्पत्ति च वेत्यनादरे, सर्वमेव वा अ स्पृहयन्ति, भद्रां मोक्षसम्पत्तिमपि. मध्यमा भिन्तः फलमवश्यं प्रयच्छिति इति, यद्यन्यत्र तेषां भोगो न रोचते तदा वैकुष्ठ एव तेभ्यो भोगं प्रयच्छितीत्याह परस्य मे तेऽश्नुवते नु लोक इति, परस्य कालादक्षराच्च, लोके व्यापिवैकुष्ठे, सर्वमैश्वर्यादिकमश्नुवते. (सुबो. ३।२५।३७)

#### मुबोधिन्यां फलाधिकारयोः कालानियम्यत्वरूपम् ः

ननु लोकानां कालभयस्य विद्यमानत्वात् 'क्षीणे पुण्ये मर्त्यलोकं विश्वन्ति' इति स्वस्थानत्यागात् कि वैकुण्ठलोके विषयानुभावेन इत्याशंक्याह-

न क्रीहचिन्मत्पराः शान्तरूपे नंक्ष्यन्ति नो मेऽनिमिषो लेढि हेतिः। येषामहं प्रिय आत्मा सुतश्च सखा गुरुः सुहृदो दैवमिष्टम् ।।

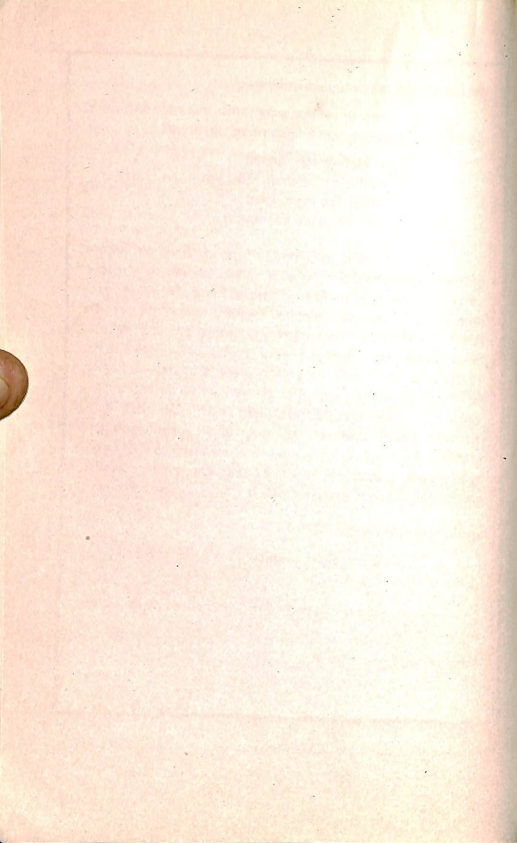
......शान्तं रूपं यस्येति सर्वदोषविवर्जिते वैकुण्ठे वा. अहमेव परो येषां ते न नंक्ष्यन्ति, क्षीणपुण्याः नश्यन्ति पतन्ति वा. न वा हेतिः कालचक्रं तान्.....भक्षयिति. तत्न हेतुः......कालस्य यत्न विषयस्तत्न प्रवतंते. तस्याष्टौ विषयाः—विषयाः, देहः, पुताः, मित्राणि, गुरवः, सम्बन्धिनः, इष्टदेवता कामश्चेति. तस्मिन् लोके नैते सन्ति किन्त्वेतेषां कार्यमहमेव करोमि. अतएव तेषामहमेवाष्टिवधः. निह कालो मां विषयी करोति. तेषां मदन्यः कोपि नास्ति देहादिः. प्रियो हि विषयो भवित. वैकुण्ठस्तु मद्रूप इति तत्नाहमेव विषयः सारूप्यस्य च प्राप्तत्वात् देहोप्यहमेवु देहेन विषयेषु भुज्यमानेषु प्रकृतिः सूयते इति सुताः भवन्ति. तत्न विषयभोगेनापि अहमेव भवामि. पुत्रस्नेहस्तत्नत्यः मय्येव कियते. तत्न बाह्योपि सखा अहमेव, तत्नत्यानां पुरुषाणां मद्रूपत्वात्. एते चत्वार ऐहिकाः पारलौकिकाश्चत्वारः गुरुरुपदेष्टा वैकुण्ठै त्वहमेव. गुरोरुपदेशानन्तरं ये तत्न हितार्थं यतन्ते ते वान्धवाः मुहुदः, मुहुत्कार्यं तु तत्नत्यैरेव कियत इति. दैवं देवता, पूज्यः, फलदाने स प्रयोजकः. फलं च इष्टम्. अतः तेषां नाशाभावः उचित एवः (सुबो. ३।२५।३८)

#### सुबोधिन्यां फलनिष्कर्षः

......एवं भेदत्रयं निरूपितं सायुज्यं, वैकुण्ठः जीवन्मुक्तिश्चेति (सुबो. ३।२५।३९-४०)

।। इति श्रीमद्वल्लभाचार्यचरण-विरचित - सुबोधिन्येकवाक्यतया सेवाफल-स्वरूप-निर्णय: ।।

॥ समाप्तः ॥



श्रीकृष्णाय नमः । श्रीगोपीजनवङ्घभाय नमः । श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः ।

# सेवाफलम्।

# श्रीकल्याणरायविरचितसेवाफलोक्तिविवृतिसमेतम्।

श्रीमदाचार्यमार्गेण सेव्यमानोस्मदीश्वरः । निवारयतु नैस्तापान् सुखसन्दोहसिद्धये ॥ १ ॥

श्रीमद्वल्लभाचार्यमार्गोक्तप्रकारेण सेव्यमानो भगवानितोधिकं किञ्चित् फलं दास्यति मुक्तिमेव वेति सन्दिरधचेतसां समाधानार्थं श्रीमद्वलभाचार्याः सेवासिद्धौ फलं निरूपयन्ति यादशी सेवनेति ।

यादशी सेवना प्रोक्ता तित्सद्धौ फलमुच्यते।

भक्तिमार्गे सेवा मया यादशी प्रकर्षेणोक्ता 'चेतस्तत्प्रवणं सेवे'ति तत्सिद्धौ सत्यां यत् फलं भवति तदुच्यते ।

अस्य ग्रन्थस्य ग्ढार्थत्वाद्विवरणमपि श्रीमदाचार्याः कृतवन्तः ।

सेव्यमानो भगवान् प्रसादानुसारेणोत्तममध्यमसाधारणप्रकारेण फलं प्रयच्छतीति

त्रैविध्याद्विवरणे सेवायां फलत्रयमित्युक्तम्।

तत्रोत्तमं फलमाहुः अलौकिकसामर्थ्यमिति । भगवता सह गानादौ सामर्थ्यं, मुल्यानामिव । मध्यमं फलमाहुः सायुज्यमिति । सह युनक्तीति सयुक्, सयुजो भावः सायुज्यं सहभावः, गोपानामिव । साधारणं फलमाहुः सेवोपयोगी देहो वैक्रण्ठा-दिविवति । आदिपदौद्धलोके उद्धवादीनामिव ।

सेवासिद्धौ सत्यां यदि भगवानलौकिकं देहादिकं सम्पादयित तदा फलविषयको

मनोरथोन्योपि सिध्यतीत्माहुः अलोकिकस्येति ।

अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः ॥ १॥

अलौकिकस्य योग्यस्य शरीरादेर्दाने सित अधिकारसम्पत्तौ सत्यां पूर्वीक्तं फलं प्राप्नोतीत्यर्थः । हीति युक्तश्रायमर्थः । एतत् फलं साधनानां साधनासाध्यत्वात् । चोप्यर्थे ।

१ मस्वापानिति पाठः । २ सेवाफलसिद्धाविति पाठः । ३ भूलोकेषु गवादीनामिवेति पाठः ।

चाल्प इतिपाठे साधारणहीनमध्यमयोः कथित्रित्सिद्धाविप भगवद्दानं विनोत्तमं फुछं न सिध्यतीत्यर्थः ॥ १ ॥

कालकर्मवर्गादिदं कदाचिद्भवेदिलाशंक्याहुः फलं वेति । फलं वा ह्यघिकारो वा न कालोत्र नियामकः।

भजनानन्दरुक्षणफले तद्धिकारयोः कालो नियामको दाता प्रतिबन्धको वा न भवतीत्यर्थः ।

सेवासिद्धौ व्यवस्थया फलमुक्त्वा सेवासाधनदशायां बाधकान्याहुः उद्धेग इति।

उद्वेगः प्रतिवन्धो वा भोगो वा स्यात्तु वाधकम्॥ २॥

सेवायां कियमाणायामन्यत्र गमनेच्छादिरुद्धेगः । सेवासमये लौकिकवैदिककार्यान्तरासक्तिः अन्यकृतान्तरायादिश्च प्रतिबन्धः । भोगो विषयाणाम् ।

एते त्रयः प्रत्येकं वाधकाः । तेनैतेषां साधनपरित्यागः कर्तव्यः । भोगे विविधः । लोकिकोऽलोकिकश्च । लोकिको लोकिसद्धः । यथा लोकाः स्वार्थ मुचावचान् पदार्थानानीय भोगं कुर्वन्ति स लोकिको बुद्ध्या त्याज्यः । एतेन् श्रुतिस्मृतिपुराणादिसिद्धो भोगो व्यावर्तितः । अलोकिको भगवद्तः अम्बरीषादेखि स तु साधारणमध्यमोत्तमफलेषु प्रथमफले प्रविश्चिति, यथा सेवोपयोगिदेहं दत्वा सेव कारियत्वा प्रसादत्वेन दत्तानां भोगं कारयित भगवान् स अलोकिकभोगो न त्याज्यः । प्रतिबन्धोपि विविधः । साधारणो भगवत्कृतश्च । तत्र साधारण पूर्वमुक्तः । स बुद्ध्या त्याज्यः । यस यत्साधनस्य च प्रतीकारो न सम्भवति स भगवत्कृतः । स यदा भवति तदा भगवान् फलं न दास्यतीति ज्ञातव्यम् ॥ २ ॥

अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद् गतिने हि । यथा वा तत्त्वनिर्धारो विवेकः साधनं मतम् ॥ ३॥

अकर्तव्यं भगवतः। अस श्लोकस्य विवरणं भगवत्कृतश्चेदित्यारभ्य विवेक इत्यन्तम्। तदान्यसेवापि व्यर्थेति। महादेवनारदादीनां भिक्तदातृत्वश्रवणान्महादेवा-दिसेवया सेवातत्फलसिद्धिभीविष्यतीत्याशया कृता महादेवादिसेवापि व्यर्था, नैतत्फलसा-धिकत्यर्थः। तदेति। तदा आसुरः आसुरावेशवान् आसुरभाववान् वायं जीव इति निर्धारो निश्चय इत्यर्थः। जीवस्यासुरत्वे सेवायां प्रवृत्त्यनुपपत्तेः। तदा कथं ममेवं भवतीति शोकाभावाय भगवानीश्वरः स्वेच्छया सर्वं ददाति मम प्रायेण मुक्तिमेव दास्यतीति ज्ञात्व। ज्ञानमार्गेण श्रवणमनननिदिध्यासनानि कुर्वता स्थेयमित्यर्थः। यथा तत्त्वनिर्धारो भविति तथायं विवेको वा साधने इत्यर्थः। अत्रायं भावः। दुःसंगाद् वाहिर्मुख्ये भक्तापराधे वा भगवान् प्रतिवन्धं करोति तदा अन्यसेवया स्वतो वा मुख्यं फलं न भवतीत्यर्थः॥ ३॥ नतु साधारणो ठौकिको भोगः किमर्थं त्याज्यः, भोगेनैव सेवा कर्तव्येत्याशंक्याहुः सविद्योल्पो घातक इति ।

सविद्योल्पो घातकः स्याद् बलादेतौ सदा मतौ। द्वितीये सर्वथा चिन्ता त्याज्या संसारनिश्चयात्॥४॥ बाधकानां परित्यागो भोगेप्येकं तथा परम्। निःप्रत्यूहं महान् भोगः प्रथमे विद्याते सदा॥५॥

सविव्यत्त सर्वथा न सिध्यति । जायमानोप्यल्पसुखजनको भवति, भावघातकोपि भवति, अतस्त्याज्यः । ननु सावधानतया स्थितेन भोगप्रतिवन्धकयोर्बाधकत्वमित्यत आहुः सावधानेपि भोगप्रतिवन्धौ वस्तुसामर्थ्यादेव प्रतिवन्धकौ सम्मतावित्यर्थः । बाधकानामितिश्लोक एवं योजनीयः । बाधकानां परित्यागः कर्तव्यः । भोगेप्येकं परंमुत्कृष्टमेकं भोगं विद्याय तथा परित्यागः कर्तव्य इत्यर्थः । यतो निःप्रत्यृहं यथा स्यात्तथा महान् भोगः प्रथमे प्रविद्यति । पूर्वं व्याख्यातमेतत् । ज्ञानस्थितीति । ज्ञानमार्गेण स्थातविप प्रतिवन्धे या चिन्ता तैदभावार्थमित्यर्थः । अत्रायं भावः । पूर्वं ज्ञानमार्गेण स्थातव्यमित्युक्तम् । अधुना श्रीकृष्णप्रसादाभावानमुक्तिरिप न भवतीति स्वस्य संसारिवश्रयात् फलार्थं चिन्ता न कर्तव्येत्यर्थः । ननु पूर्वकृतसेवायाः सत्त्वात् फलं कथं न भवेदित्यारंक्याहुः आचोति । आद्येन भगवता भगवत्कृतप्रतिवन्धेन फलाभावे कायवाद्यनोभिस्तत्यरतया कृतत्विप भक्तापराधादिना भगवांश्रेत्तां न मन्येत तदा सा सेवा नाधिदैविकी भवति, भगवद्रामिनी न भवति । आधिदैविक्या एवैतत्फलसाधकत्वात् । भोगेति । गृहपरित्यागः गृहासक्तिपरित्याग इत्यर्थः । द्वितीय इति । द्वितीयो भगवत्कृतः प्रतिवन्धस्तिमन् सित फलं कथं स्थादिति चिन्ता संसारिनश्रयात् सर्वथा त्याज्येत्यर्थः ॥ ४ ॥ ५ ॥

ननु प्रतिबन्धसाधारणभोगयोः सत्त्वेपि साधनकरणे फलं स्यादित्याशंक्याहुः न त्वाचे इति ।

न त्वाचे दातृता नास्ति तृतीये वाधकं गृहम्। अवद्येयं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोभ्रमः॥६॥

आचे भगवत्कृतप्रतिवन्धे भगवतो दातृता नास्ति । तृतीये साधारणभोगे गृहासिक्तर्वाधिकेत्यर्थः । अवद्येयमिति । इयं रीतिरवश्या, कर्तुमशक्यापि फलार्थ सदा कर्तव्यत्वेन भाव्या । अन्यत् सर्वसाधनं मनोभ्रमः स्वान्तर्भ्रान्तिरित्यर्थः ॥ ६॥

नतु भगवदीयानां 'स्वत एवैतत्फलं भिवष्यित किमर्थ पूर्वोक्तं कार्यमित्याशंक्याहुः तदीयैरिति ।

१ दुष्टमितिपाटः । ३ तद्भावार्थमितिपाटः ।

#### तदीयैरपि तत् कार्यं पुष्टौ नैव विलम्बयेत्।

भगवदीयैरिप पूर्वोक्तसाधनं कार्यम् । मर्यादायामंगीकारात् । नतु भक्तिमार्गप्रवेश-मात्रेण कचित् फलं दृश्यत इत्यत आहुः पुष्टाविति । पुष्टयंगीकारे तु भगवान् विलम्बं नैव कुर्यात्, तेन शीघं फलसिद्धिरित्सर्थः ।

रजस्तमोभ्यां मनसः क्षोभेपि एतदेव साधनं कर्तव्यत्वेन द्रष्टव्यमित्याहुः गुण-

गुणक्षोभेषि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥

मम निश्चय एतावानेवेत्याहुः मे मितिरिति॥ ७॥

ननु साधनानां बहूनां सत्त्वात् किमिति एतदेव साधनमित्यत आहुः कुस्रिष्टरत्रेति।

कुस्ष्टिरत्र वा काचिदुत्पयेत स वै भ्रमः॥ णा॥

अत्रास्मिन्फले कुसृष्टिः कुत्सितानां साधनानां या सृष्टिः कल्पना उत्पन्ना स्यात् सा अम एव इत्यर्थः ॥ ७॥ ॥

> सेवाफठोक्तिविवृतेः स्वाचार्याणां यथामति । कृता कल्याणरायेण विवृतिः स्वसुखाय च ॥ १ ॥

इतिश्रीवह्रभचरणैकतानश्रीकल्याणरायविरचिता सेवाफलोक्ति-विवृतिः समाप्ता । श्रीकृष्णाय नमः। श्रीगोपीजनवङ्घभाय नमः। श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

# सेवाफलम्।

# चाचाश्रीगोपेशविरचितविवृतिटिपणीसमेतम्।

स्वमार्गोक्ततनुवित्तजायाः सेवाया मानसीसेवाफठमिति सिद्धान्तमुक्तावल्यां श्रीमदा-चार्यचरणोक्तेर्निवन्धे तु भक्तिः स्वतन्ता शुद्धा च दुर्ठभेति न सोच्यत इत्युक्तेः सन्दिहानान् स्वानुपदिशन्ति ।

यादशी सेवना प्रोक्ता तित्सद्धौ फलमुच्यते।

यादशी यत्प्रकारिका सेवना सेवा प्रोक्ता खप्रन्थेषु पृष्टिपृष्टिपर्यादामर्या-दाभेदैर्मया विविच्योक्ता तित्सद्धौ तैस्यां खफलजननस्वरूपयोग्यतायां सत्यां तत्प्रकारकं फलमुच्यत इत्यर्थः।

तत्र प्रथमं भगवदर्थं निरुपधिसर्वस्वनिवेदनपूर्वकं तत्रैव स्वदेहविनियोगे प्रेम्णि

जाते यन्मुख्यं फलं भवति तदाहुः।

अलौकिकस्य दाने हि चाचः सिध्येन्मनोरथः ॥ १॥

अलौकिकस्य खरूपानन्दस्य, दाने वितरणे, हि निश्चितं सित, तथा च भगवतिश्वकीिषति सितीत्याशयः । आद्यः खरूपानन्दानुभवात् प्रथममुत्पन्नो मनोरथः 'यच दुःखं यशोदाया नन्दादीनां च गोकुले गोपिकानां तु' इत्यादिना निरूपितखरूपो लिप्साविशेषः सिध्येत् सिद्धियकः स्यादित्यर्थः । इत्यञ्च प्रेमोत्पत्त्या सिध्येत् तिद्धियकः स्यादित्यर्थः । चेति मनोरथश्च स्यात् सिद्धश्च स्यादित्याशयः । इत्यञ्च प्रेमोत्पत्त्यनन्तरं भगवतः खरूपानन्दित्सायां फलरूपखिवषयसिहतस्य मनोरथस्योत्पत्तिः । दित्साया अभावे तु तदनुत्पत्तौ पूर्वोक्तप्रेमान्तसेवायाः पुरुपोत्तमसायुज्यं फलं भवतीित ध्येयम् । वक्ष्यन्ति चेममर्थं न त्वाद्यं दातृता नास्तीत्यनेन ॥ १॥

एवं पृष्टिपृष्टिभजनस्य फलमुक्त्वा पृष्टिमर्यादामर्यादाभजनयोः फलमाहुः।

फलं वा ह्यधिकारो वा न कालोत्र नियामकः। फलं पुष्टिपुरुषोत्तमसायुज्यं पुष्टिमर्यादाभजनफलिलर्थः। वेल्पनादरे। अधिकारो रमाप्रार्थितवैकुण्ठक्षीरोदश्वेतद्वीपेषु भगवत्सेवायोग्यदेहप्राप्तिः मर्यादाभजनफलमित्यर्थः । नेति । अत्र फलत्रये कालो न प्रतिबन्धक इत्यर्थः ।

विवृतौ सेवायां फलत्रयमलौकिकसामध्ये सायुज्यं सेवौपियकदेहो वैकुण्ठादिष्वित्यनेन नियामक इत्यन्तप्रन्थो व्याख्यातः । अलौकिकसामध्य-मलौकिकभजनानन्दानुभवे खरूपयोग्यतेत्यर्थः ।

मूले सेवायां प्रतिबन्धकान्यपराण्याहुः।

उद्देगः प्रतिवन्धो वा भोगो वा स्यात्तु वाधकम्॥ २॥

उद्देगः श्रवणे कीर्तने भगवहर्शनसेवायां च जराव्याधिजनितापाटवेन खतो-श्रवर्तमानानामिन्द्रियाणां प्रसद्ध प्रवर्तनाद्धिक्षेप इत्यर्थः । प्रतिवन्धो वेदनिन्दा म्लेच्छव-लिष्ठबिर्हिभुखजनितोपद्रवश्च, साधारणो भगवत्कृतो वाहिर्भुख्यरूपश्चेति द्विविधो-पीत्यर्थः । भोगो रूपरसगन्धशब्दस्पर्शानां लौकिकविषयाणामत्यासत्त्र्या सेवनमित्यर्थः । तिविति । एतत्र्रयं तु प्रतिवन्धकं भवेदेव । कालस्तु न स्यादित्यर्थः ।

विवृतौ सेवायां प्रतिबन्धकत्रयं उद्वेगः प्रतिबन्धो वा भोगो वेसनेन वाधकमिसन्तग्रन्थो व्याख्यातः ॥ २॥

मूले प्रतीकारमाहुः वाधकानामिति ।

वाधकानां परित्यागो भोगेप्येकं तथा परम्। निष्प्रत्यूहं महान् भोगः प्रथमे विदाते सदा॥३॥

वाधकानामुद्रेगसाधारणप्रतिबन्धलौकिकभोगसाधनानां परित्यागः कर्तव्य इत्यर्थः । तत्र उद्देगसाधनं प्रसह्येन्द्रिययोजनम् । वेदिनन्दायाः म्लेच्छकृतोपद्रवस्य विषयतामाप्रतिवन्धसाधनं स्विस्मिन् भक्तत्वस्फूर्तिन्वंधनो हर्ट्यार्वविशेषः । लौकिकभोगसाधनं रूपरसगन्धस्पर्शशब्दाः । तथा च तत्साधनत्रयं त्यजेदित्यर्थः । लौकिकभोगसाधनं रूपरसगन्धस्पर्शशब्दाः । तथा च तत्साधनत्रयं त्यजेदित्यर्थः । लौकिकालौकिकसाधनयोलौकिकभोगसाधनस्य त्यागः कर्तव्यो न त्वलौकिकभोगसाधनस्यत्याहुः भोग इति । भोगे यत्साधनद्वयं तत्रेकं तथा तादशं लौकिकभोगरूपं प्रतिबन्धजननात् त्यक्तव्यमित्यर्थः । परं द्वितीयं साधनं पूर्वोक्तप्रेमान्तसेवारूपं निष्प्रत्यूहं निर्गतः प्रत्यूहः प्रतिक्रपो भोगो यस्मात्ततथा । एवच्च त्यागहेतोः प्रतिबन्धस्याजननान्न त्यक्तव्यमित्यर्थः । ननु भोगः प्रतिबन्ध इत्युक्तम् । तथा च तजननात् क्यं न त्यक्तव्यमत् आहुः महानिति । पूर्वोक्तप्रेमान्तसेवालक्षणं साधनं कारित्वा भगवता दत्तो दुःखविशेषसुखविशेषानुभवलक्षणो 'यच्च दुःख' मित्यादिना निरूपितस्य मनो-रथस्य विषयतामापन्नो भोगो महान् स्वेष्टतम एवेत्यर्थः । कथिमष्टतमत्वमत आहुः प्रथम

१ अभक्तत्वमितिपाठः ।

इति। प्रथमे उत्तमफले विदाते प्रविद्यो भवति। तथा च फलरूपः। अत एव न प्रतिबन्धरूप इति। तत्साधनं न त्यक्तव्यमिति भावः। रसिकानुभवाद्धेर्यंभान्तरं तु महाफलंभिति श्रीमदा-चार्यचरणोक्तिरत्रानुसन्धेयेति दिक्। भोगेपीत्यपिशब्दात् प्रतिबन्धेप्येकमेव त्यक्तव्यम्। द्वितीयस्य तु भैगवत्कृतत्वेन तत्त्यागस्य शशविषाणायमानत्वादिति ध्येयम्।

विवृतौ त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्यः। भोगो द्विविधः। साधा-रणो भगवत्कृतश्च। तत्राचो बुद्धा त्याच्यः। अलौकिकभोगस्तु फलानां मध्ये प्रथमे प्रविद्यातीत्यनेन विदात इत्यन्तप्रन्थो व्याख्यातः। त्रयाणां साधनेति साधनपरित्यागान्म्लोच्छेदो भवेदतः पुनरुद्धमो न सादित्याद्ययः। तथा च यत्रैतित्रतयस् त्याग उच्यते तत्र साधनसिहतस्य त्यागो ज्ञेय इत्यभिप्रायः। त्याच्य एवेति। लौकिक-भोगस्तु असन्दिग्धं त्याच्य एव, परन्तु अलौकिको न त्याच्य इत्याद्ययः। तत्राच्य इति। साधनसिहतस्त्याच्यः। तथा च साधारणप्रतिवन्धसाधनस्य गर्वविद्येषस्य बुद्धाः त्यागात् ससाधनस्यापि तस्य त्याग इत्यर्थः॥ ३॥

मूले भगवत्कृतप्रतिबन्धे यत् कर्तव्यं तदाहुः।

#### अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद्गतिर्ने हि।

हि निश्चयेन सर्वथा सर्वप्रकारै भगवतः सर्वसमर्थसापि चेदकर्तव्यं फलदानं न चिकीर्षितं चेदित्यर्थः । नतु भगवदीयकुलोत्पन्नस्य पित्रादिशिक्षया बाल्ये कृतभगवत्सेवा-कस्यानवरतमसच्छास्राभ्यासादाविर्भूतबाहिर्मुख्यस्यापि 'श्रेयान् स्वधमो विगुणः परधर्मात्स्व-तुष्ठिता'दितिवचनात् सेवामेव निर्वन्धेन हठेन कुर्वतः किं स्यादतआहुः गतिन हीति । प्रतिबन्धस्य जागरू कत्वाद्यावत्फलामाव इत्यर्थः ।

विवृतौ भगवत्कृतश्चेत् प्रतिवन्धस्तदा भगवान् फलं न दास्यतीति मन्तव्यम्, तदान्यसेवापि व्यथेंखन्तेन 'नहीं'खन्तो प्रन्थो व्याख्यातः । तथाचोक्तं निवन्धे 'सर्वथा चेद्धरिकृपा न भविष्यति यस हि । तस्य सर्वभशक्यं स्थानमार्गेस्मिन्सुत-रामपी'ति म्लमुक्तवा स्वयमेव व्याचचिक्षरे 'परमत्र न सर्वेषां मुख्यफलाधिकारः, किन्तु येषु भगवत्कृपा । कृपापरिज्ञानं च मार्गरुच्या निश्चीयत' इत्यनेन । इत्थव्चैतन्मार्गारुचिरेव भगवत्कृतप्रतिवन्धः । इदमेव बाहिर्मुख्यमितिविभावनीयम् । 'बुद्धिप्रेरककृष्णस्य पादपद्यं प्रसीदत्वि'ति श्रीमदाचार्यचरणोक्ते 'रेष होव साधु कर्म कारयति तं यमेभ्यो लोकेभ्य उन्निनीषति एष उ एवासाधु कर्म कारयति तं यमधो निनीषती'तिश्चतेश्च भगवानेवासच्छास्व-प्रवर्तनेनासुरावेशं सम्पाद्य बाहिर्मुख्यरूपं प्रतिबन्धं करोतीत्यप्यनवरतं निरन्तरमनुसन्धेयम् ।

१ भगवदीयत्वेनेति पाउः । २ बलिष्टत्वादिति पाठः ।

तदान्येति । यदा वाहिर्मुख्यमाविर्भृतं तदा कृता तु व्यर्थेव । किन्त्वन्या वाल्पे कृता सा

मूले अतः परं तेन किं विधेयमत आहुः।

यथा वा तत्त्वनिर्धारो विवेकः साधनं मतम् ॥ ४॥

यथा यत्प्रकारको वा विकल्पेन तत्त्वनिर्धारस्तजीवनिष्ठस्यासुरत्वस्य निश्चयः तथा च आवेशासुरत्वनैसर्गिकासुरत्वयोर्यादशासुरत्वप्रकारको निश्चयस्त स्मिन् सित विवेक ज्ञानं साधनं शोकानुत्पत्तौ कारणं मतं सर्वप्रमाणसम्मतमित्यर्थः । वेति विकल्पवाचकमव्य देहलीदीपन्यायेनोभयत्रान्वेति । तथा च तत्त्वनिर्धारोपि वैकल्पिकः, साधनमिप वैकल्पिकं मेव । इत्यञ्चावेशासुरत्वप्रकारको यदि निश्चयः तदा संस्तिरेवेतिभावः । वक्ष्यन्ति चेमम कितीये सर्वथेसनेन ।

विवृतौ तदा आसुरोयं जीव इतिनिर्धारः। तदा ज्ञानमार्गेण स्थातक राोका भावायेतिविवेक इत्यनेन मतमित्यन्तप्रन्यो व्याख्यातः। तदेति। यद्य बाहिर्भुख्यमाविर्भूतं तदैवेत्यर्थः। विवेकः साधनमिति व्याचक्षते। तदा ज्ञानेनेति। यद्यावे यासुरत्विर्धारस्तदा ज्ञानमार्गेण ज्ञानजनकोपायेन स्थातव्यं वर्तितव्यम्। शोका भावाय शोकानुत्पत्त्या इति। अस्मिन्नर्थे विवेकः साधनं भवतीत्यर्थः। तथा च सत्य ठोकस्थितिरक्षरानन्दो वा नास्य फलमिति भावः। यद्यप्येवंविधदुर्भगः स्वमार्गबिहर्मुखो न्वंतमः प्रैविश्चतां, का क्षतिः ? तथापि स्वमार्गीयभगवद्भक्तरेतोजन्तुरयमिति तदुद्भवद्यार्ष्र हृदयाः श्रीमदाचार्यचरणास्तादशेप्युपदिशन्तीति ध्येयम्॥ ४॥

मुले लौकिकभोगस्य साधारणप्रतिबन्धस्य च त्यागे प्रयोजकं रूपमाहुः।

#### सविघोल्पो घातकः स्याद्दलादेतौ सदा मतौ।

सिवित्र आधिव्याधिरुक्षणप्रैत्यृहसिहतः । अल्प आग्रुतरिवनाशीत्यर्थः साधारण इति । साधारणो वेदनिन्दादिः । साधारणप्रतिबन्धस्य तदाहुः घातेति घातकः वातजनकः । बलात् सामर्थ्यात् । स्यात् भवेत् । तथा च साधारणप्रतिबन्धो वलवद्धातकः स्यादित्यर्थः । तथा हि वेदनिन्दात्वस्य बलात् हीते जन्मरूपं वातं करोति । म्लेच्छबिहर्मुखक्रतोपद्रवादस्य सर्वस्वहानिं शरीरधाः च वलादेव कुरुते । अतो हेतोः साधारणप्रतिबन्धोल्पत्वात् सविन्नत्वाच भोगः सदिन्तरमेतौ प्रतिबन्धकौ मतौ साधनसिहतौ त्याज्यत्वेन सम्मताविति भावः ।

विवृतौ साधारणो भोगः कथं त्यक्तव्य इत्याकांक्षायामाह सवि घोल्पो घातकः स्यादिति । सविघत्वादल्पत्वाद्वोगस्त्याज्यः । ए र

१ 'बाल्यं' इस्रपि पाठः । २ प्रवेशं कांशतीतिपाठः । ३ विवेति पाठः ।

सदा प्रतिबन्धकावित्यनेन मतावित्यन्तग्रन्थो व्याख्यातः । साधारण इति । साधारणो वेदनिन्दादिः साधारणप्रतिबन्धः भोगो ठौकिकरूपरसादिसेवनं कथं कुतो हेतोरित्यर्थः । सिविद्यत्वादिति । द्वाभ्यामाभ्यां हेतुभ्यां भोगस्त्याज्यः । शिष्टाद् घातकत्वरूपाद्धेतोः साधारणः प्रतिबन्धस्त्याज्य इत्याश्यः । ननु सविद्यत्वमल्पत्वं यभोगापकर्षजनकम्, न तु सेवायाः । तथा साधारणप्रतिबन्धनिष्ठं घातकत्वं चतुर्व-गित्यापकारजनकम्, न तु विशिष्यं सेवाया एवेति किमनयोः त्यागप्रयोजकं रूपिमत्याशं-कायामाहुः एताविति । प्रतिबन्धकत्वमेव त्यागप्रयोजकम् । सविद्यत्वादिकथनं तु भोगसाधारणप्रतिबन्धस्थदोषोद्धाटनार्थम् । तथा च सेवाप्रतिबन्धकत्वान्त त्याज्यावेव । निसंगेद्वष्टत्वादिष त्याज्यावित्याशयोनुसन्धेयः ।

आवेशासुरस्य विवेकसाधनमिति प्रागुक्तमिदानीं नैसर्गिकासुरस्य का गतिरित्याकां-

क्षायामाहः ।

### द्वितीये सर्वथा चिन्ता लाज्या संसारनिश्चयात्॥ ५॥

अस्योत्पत्तिकाल एव भगवताऽसुरत्वसम्पादनान्नैसर्गिकासुरः । तथा च भगवान् तिस्मन् तदानीमेव स्वमार्गात् सर्वप्रामाणिकमार्गेभ्यश्च बाहिर्मुख्यलक्षणप्रतिबन्धं कृतवान् । इत्थञ्च वेदनिन्दादिसाधारणप्रतिबन्धाद् द्वितीये भगवत्कृते एवंविधप्रतिबन्धे निर्धारिते सतीत्थर्थः । चिन्ता जन्ममरणदुःखनिवृत्तिमेम केन प्रकारेण स्यादिति विचारः सर्वथा सर्वप्रकारेण प्रमाणैर्युक्तिभिश्चेति यावत् । सा त्याज्या न कर्तव्या । तत्र हेतुः । संसार-विश्वयात् । संस्तेरवश्यंभावस्य निश्चितत्वादित्यर्थः । तथा च 'दैवी सम्पद्विमोक्षाय' निश्चयात् । संस्तेरवश्यंभावस्य निश्चितत्वादित्यर्थः । तथा च 'दैवी सम्पद्विमोक्षाय' 'निबन्धायासुरी मता' इत्यादिप्रमाणै 'स्तस्मादपरिहार्येथे न त्वं शोचितुमईसी'त्यादिप्रामाणिकसुक्तिभिश्चाधेः समाधिः सम्पादनीय इति भावः ।

विवृतौ ज्ञानस्थित्यभावे चिन्ताऽभावार्थमाह द्वितीय इति । द्वितीयो भगवत्कृतः प्रतिबन्ध इत्यनेन निश्चयादित्यन्तग्रन्थो व्याख्यातः । ज्ञानेति । 'प्रवृत्तिं च निवृत्तिं च जना न विदुरासुरा' इति भगवद्वचनात् सहजासुराणां ज्ञानमार्गेपि स्थितिने भवतीत्याशयः ॥ ५॥

मूले 'अलौकिकस्य दाने ही'त्यनेन भगवतः स्वरूपानन्दिदत्सायां मनोरथः सफलो भवेदित्युक्तम् । यदि स न सिध्येत् तदा का गतिरित्याकांक्षायामाहुः ।

# न त्वाचे दातृता नास्ति तृतीये बाधकं गृहम्।

नाद्ये त्वित्यन्वयः । तथा चाद्याभावे त्वित्यर्थः । इत्थत्र तत्फलमनोरथाभावे तु भगवतो भजनानन्ददित्सा नास्तीति भावः ।

१ विशेषत इति पाठः । २ स्वभावदुष्टत्वादिति पाटः ।

विवृतौ आद्यफलाभावे भगवतो दातृत्वं नास्तीति तदा से नाधिदैविकीत्युक्तं भवतीत्यनेन नास्तीलन्तप्रन्थो व्याख्यातः । न त्वाद्य इ मृल्माद्यफलाभाव इत्यनेन व्याख्याय दातृता नास्तीति मूलं व्याच्य भगवतो दातृत्वं नास्तीति । फिल्तार्थमाहुः तदेति । यदा फलसहितस्य मनोर स्याभावस्तदाधिदैविकीसेवाभजनानन्दो न भवेदिति । अयमर्थो न त्वाद्ये दातृत्वं नास्तीति मूलेन कथितोस्तीलर्थः । इत्यञ्च प्रेमान्तसेवया पुरुषोत्तमसायुज्यं भवती भावः ।

मूले वाधकानां परित्यागइत्यनेन तत्साधनत्यागपूर्वकस्तत्प्रतिबन्धकतत्त्य उक्तः । तत्र लौकिकभोगसाधनीभृतरूपरसगन्धस्पर्शशन्दानां त्यागे प्रतिबन्धकमाहुः तृती वाधकं गृहम् । भोगस्य तृतीयप्रतिबन्धकत्वात् तत्साधनमि तृतीयं साधनं तत्परित्र गोपि तृतीयः परित्यागः । तथा च तिसमन् गृहं प्रतिबन्धकमित्यर्थः । इत्थञ्च रूपादित्या गृहत्यागाधीन इति भावः ।

विवृतौ भोगाभावस्तदैव सिध्यति यदा गृहपरित्याग इत्यनेन गृह मित्यन्तग्रन्थो व्याख्यातः । भोगति । भोगाभावः ससाधनभोगपरित्याग इत्यर्थः ।

मूले पुष्टिपुष्टिपुष्टिमर्यादामर्यादाभजनानां फलं प्रतिबन्धकं तत्प्रतीकारं चोत्त व्याख्याय चेदानीं सेवामुपदिशन्ति ।

### अवर्येयं सदा भाव्या सर्वमन्यनमनोश्रमः।

अवश्या खस्य वश्या न । तथा च स्वकृत्यंसाध्या भगवदनुग्रहैकसम्पाद्ये यावत् । इयं श्रीमदाचार्याणां हृदि अनवरतमुत्पद्यमानत्वात् साक्षात्कृतस्वरूषा भावनारू मानसी सेवा, सदा निरन्तरं, भाव्या सम्पादनीयेत्यर्थः । तथा च स्वरूपानन्दसाधनं भृतभावविशेषसिध्यर्थमनवरतं भावना कर्तव्यत्याशयः । इदमेव मनसः प्रधानं कार्यमित्यार् सर्वमिति । मनसा यदन्यत् किञ्चित् प्रमारूपमि कार्यं जन्यते तत् सर्वमिप भजन नन्दापर्यवसायित्वाद् अम एवेत्यर्थः ॥ ६ ॥

तर्हि चक्षुरादिभिरिन्द्रियैः किं सम्पादनीयमित्याकांक्षायामाहुः । तदीयैरपि तत्कार्ये पुष्टौ नैव विलम्बयेत्।

मनसोनुचरैश्रक्षुरादिभिरिन्द्रियैस्तत्कार्यं मनःकार्यमेव सम्पादनीयम् । तथा श्रीमदाचार्यमार्गपक्षपातादविरतं सेव्यस्वरूपेष्वाविर्भृतस्य संकल्पप्रतिभातस्य वा भगवत् दर्शनसेवादिना स्वस्वव्यापारेण मनःकार्यरूपा भावनाख्या मानसी सेवा सम्पादनीयिति भावः । इत्थञ्च चक्षुरादिसर्वेन्द्रियैरपि स्वस्वव्यापारो भगवति सम्पादनीयो, 'भगवत सह संलाप' इत्याद्यक्तप्रकारेणेति ध्येयम् । ननु कियचिरमेवंकृतिरतआहुः पुष्टाविति

९ सर्वानिति पाटः । २ खसाधनसाध्या नेति पाटः ।

पुष्टिर्भावः तस्मिन् सिद्धे सित स्वरूपानन्दः सत्वरमेव मवेन्न तु विलम्बं कुर्यादित्यर्थः । तथा च भावोत्पत्तिपर्यन्तमेवंकृतिरितिभावः ।

पाक्षिकोपि दोषः परिहरणीय इतिन्यायात् कदाचित् कमपि प्रतिबन्धकमाशंक्य तत्प्रतीकारमाहुः ।

गुणक्षोभेषि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥

गुणाः प्राकृतसत्वरजस्तमांसि, तत्कृतक्ष्तो भो मार्गान्तररुचिः, ठौकिकविषयठोभैतन्मार्गारुचय इत्यर्थः । एतदेवास्मदुक्त मवश्येयं सदे तिपद्यमेव द्रष्टव्यम् । तथा चैतत्पद्योक्तसाधनेनैव सर्वप्रतिषन्धनिवृत्तिरितिभावः । नतु सत्सु प्राकृतगुणेषु निरन्तरिक्रयमाणायामिष्
भावनायां भावो नोत्पत्स्यत इति चेत् ? सत्यम् । यावत्काठं मनस्याविभूय भगवानन्तः करणसम्बद्धो न भवति तावदविद्याया विद्यमानत्वाद् गुणा अपि सन्ति । तथा चानिश्रमेवंकृतौ कृपालुर्भगवानाविर्भ्यान्तः करणसम्बद्धः सन् अविद्यामेव नाशयेत्, तदा सुतरां
गुणनाशः, ततो निरन्तराया भावोत्पत्तिरितिध्येयम् ॥ ७॥

स्रोक्तप्रमेये निःसन्दिहानेनैव स्रेयमिति स्वानुपदिशन्ति।

कुसृष्टिरत्र वा काचिदुत्पयेत स वै भ्रमः।

कुसृष्टिः दूषणाभासः, अत्रास्मदुक्तौ, वेत्यनादरे, वस्तुतस्तु नोत्पत्स्यत एवे-त्याश्यः । काचिदुःसंगेन भगवदस्मरणनिवन्धनक्षणिकासुरभावेन वा काचिदुत्पचेत जायेत चेद्, वे निश्चयेन, स तु भ्रम एव भ्रान्तिरेवेत्यर्थः । तथाचोत्तरक्षणोत्पत्स्यमान-विशेषदर्शननाश्यत्वादिकिश्चित्करेतिभावः ॥ ७॥ ॥

इतिश्रीविद्वलेश्वरात्मजश्रीघनइयामतनयश्रीगोपेशगोखामिविरचिता सेवाफलविवृतिटिप्पणी सम्पूर्णो ॥

# सेवाफलम्।

# श्रीदेवकीनन्दनविरचितविवृतिटिपणीसमेतम् ।

करुणाचार्यचरणवरणं शरणं मम । यत्पथे सुकथे सेवाफलं कृष्णः प्रयच्छति ॥ १॥

ननु स्वतन्त्रपुरुषार्थत्वेन कियमाणसेवायाः फलान्तरकथनं कथमुपपद्यत इति चेत् इत्यम् । यावजीवं तथा कियमाणसेवया देहावसाने जीवस्य या गतिर्भवति सा फलपदेनोच्यते । तच फलमाधुनिकभजनानुस्यृतसर्वात्मभावप्राप्यविशिष्टभजनानन्दात्मव मेवेति न तस्य सेवातिरिक्तत्वमायाति येन फलान्तरत्वमुच्येत । 'यं यं वापि स्मर्भावं सजस्यन्ते कलेवर'मिति भगवद्वचना'दन्ते या मितः सा गित'रिति न्यायाच सेवाफ्त सेवैवेति नोक्तविरोधः शंकनीयः । तृत् कीदृशं किमिति जिज्ञासायामाचार्याः किञ्चि स्वमतसिद्धं तत् सार्धेः सप्तभिः श्लोकैर्निक्षप्य सुगमत्वाय स्वयमेव विवृण्यन्ति ।

#### यादशी सेवना प्रोक्ता तिसद्धौ फलमुच्यते।

याद्वा सेवनेति । प्रोक्तित । मयेलध्याहार्यम् । तेन खिसद्धान्ते याद्यं सेवना मया प्रोक्ता, ताद्यी सेवना विवरणे वक्ष्यमाणफलप्रापिका भवति, न तु प्रमाणा नतरसिद्धा, मतान्तरसिद्धा वा तथा । अन्यथा तत्र तत्र कचिदुक्ता प्रसिद्धा भवेत् । आतु साक्षादाचार्योक्तत्वादनुभवसाक्षिकत्वाच न काचिदसंभावनेति ज्ञाप्यते । सापि याव अविमिवच्छेदेन कृता, स्वफलदानं तु कियत्कालं कृत्वा परित्यक्तापीलाहुः तत्सिद्धा विति । सिद्धिरत्र यावजीवं निर्वाहः । तदुक्तमाचार्यचरणेः 'सेवायां वा कथायां वे'ति फल्लमिति । एकवचनं त्रितयाभित्रायेणेलाहुः सेवायां फल्लच्रयमिति । अत्रायं भावः भक्तिमार्गे पुष्टिमर्यादाप्रवाहभेदेन जीवेषु भगवदंगीकारः त्रिविधः । तेनाधिकारिभेदेन सेवा त्रिविधा, ततः फल्लमपि त्रिविधं कमेणोक्तम् । तत्रादौ पुष्टिसेवाफलमाहुः अल्लोकिक सामध्यमिति । अत्रायमाश्चयः । श्रीमद्भजस्थोक्तरीत्या सर्वात्मभावैकलभ्यभजनानन्दा तुभवलक्षणं फल्पलौकिकमुच्यते । तस्येतरप्रमाणागोचरत्वमितरसाधनाप्राप्यत्वम्यत्वाक्षणोधिकारश्च सामध्यपदेनोक्तः । तस्यातिगोप्यत्वाय तथोक्तिः । दितीयफलं सायुज्यम् । तदत्र पुरुषोक्तमे वेदितव्यम् , न त्वक्षरे । अक्षरसायुज्यं तु केवलमर्यादायां ज्ञानादिनापि भवतीति ततः पुष्टेविशेषकथनावश्यकत्वात् । सायुज्यानन्तरमपि पुष्ट्या कदाचिदाद्यमलौकिकं फल्मपि भगवान् प्रयच्छेदित्यपि ज्ञेयम् । सायुज्यानन्तरमपि पुष्ट्या कदाचिदाद्यमलौकिकं फल्मपि भगवान् प्रयच्छेदित्यपि ज्ञेयम् ।

अन्यथा पृष्टिसेवाफलं सायुज्यमात्रं न वदेयुः । भक्तो तद्वासनाया अभावात् । 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति भगवित्रयमात्र । तेन पृष्टिमर्यादायामादौ सायुज्यम् , मध्ये भजनानन्दानुभवः , अग्रे पुनः पूर्वसायुज्यमित्युक्तं भवति । अतो मध्यमफलल्वम् । तृतीयं फलं वेकुण्ठादिदेहः । आदिपदेन भूमाविप तथा भावनायां ताद्द्यदेहप्राप्तिरुक्ता । तत्राप्युत्रनीचदेशभेदा बहुवचनेनोक्ताः । व्यापिवैकुण्ठस्य सायुज्यापेक्षया दुर्लभत्वेन साधारणफलत्वकथनस्या-युक्तत्वादत्र रमाप्रार्थित एव स इत्यवगम्यते । तत्र कदाचिन्नाद्यफलसंभावनेति साधारण-फलत्वम् । अत एव वैष्णवन्नतानामेकादश्यादीनां फलत्वेन स्मृतिपुराणेषु स एवोच्यते ।

नतु सायुज्यवैकुण्ठयोः प्रमाणसिद्धत्वेन तदर्थं जीवप्रयत्नः संभवति, आद्यफ्रस्य तु होकवेदातीतत्वेन प्रमाणाद्यगोचरत्वान्न स्वकृतिसाध्यत्वम्, यत् पुनः तत्साधनं तस्यापि तथात्वम्, अतः कथमाद्यमनोरथः सिध्येदित्यत आहुः अहौकिकस्य दान इति ।

अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः ॥१॥॥ फलं वा ह्यधिकारो वा न कालोत्र नियामकः।

अलोकिकमाद्यफलं तस्य दाने, अर्थाद्भगवता कृते सित तन्मनोरथः सिध्येत् , न त्वन्यथापीत्यर्थः । आद्य इति । सायुज्यवैकुण्ठमनोरथापेक्षया स आद्य इत्यर्थः । अल्प इति पाठे यद्यपि लीलामध्यपातिभक्तानुभवैकवेद्यफलसंविन्धमनोरथो जीवस्य साधनतः स्वरूपतश्चाल्प एव । अप्यर्थे चकारः । तथा चाल्पोपि तथापि स्वतः प्रभुदानेन तित्सिद्धिः । सिध्येदिति प्रार्थने लिङ् । आचार्यप्रार्थनया प्रभुः संपादयेदेवेति भावः । आद्यफलस्य स्वरूपैकसाध्यत्वे प्रसिद्धिमाह हिशाब्दः । ननु भगवानिप तादशाधिकाराभावे मनोरथं कथं पूर्येदित्यत आहुः न काल इति । अत्र फले इत्यधिकारे वा ॥ १॥ ॥ अग्रे प्रतिवन्धकत्रयोक्तिरिह साधनदशायामेव । तदुक्तं मूले वाधकानां परित्यागेति ।

उद्वेगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा स्यान्तु बाधकम् ॥ २ ॥ बाधकानां परित्यागो भोगेप्येकं तथा परम् । निःप्रत्यूहं महान् भोगः प्रथमे विश्वते सदा ॥ ३ ॥

तद्विवरणं त्रयाणां साधनपरित्याग इति । साधने सित स्वरूपतः त्यक्तमशक्यत्वात् । भोगेप्येकमित्यादि विदाते सदेत्यन्तिवरणं भोगो द्विविध
इत्यारम्य प्रविदातीत्यन्तेन । तदनुसारेण मूलमेवं योजनीयम् । त्यजेदिति कियापदमध्याहार्यम् । यथा प्रतिवन्धद्वये एकस्त्याज्योपरो न, तथा भोगेपि एकं लौकिकं भोगं
त्यजेदपरमलौकिकं न । यतो निःप्रत्यूहमनन्तरायभूतम्। तत्र हेतुः । महानिति । अलौकिकभोगः स्वरूपतो लौकिकत्वादल्पोपि फलतो महान्, अलौकिकत्वात् । अतो न
त्याज्य इति भावः । अलौकिकत्वे निमित्तमाहुः प्रथम इति । प्रथमे आधुनिकभजने सदा
निरन्तरं विशते, भजननिर्वाहकत्वेन तदंगतां प्राप्नोतीत्यर्थः । एतदेव विवरणे स्फुटीकृतम्।

अलौकिक भोगस्तु फलानां सेवाफलांगभूतवस्तूनां मध्ये प्रथममङ्गं प्रतिबन्ध भावस्तत्र विश्वतीति न तत्त्यागः । तथा चोपपादितमेकादशस्कन्धे । 'कायेन वाचे' श्लोकविवरणे ॥ ३॥

अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद् गतिर्न हि। यथा वा तत्त्वनिर्धारो विवेकः साधनं मतम्॥ ४॥

अकर्तव्यं भगवत इति श्लोकविवरणं भगवत्कृतश्चेत्यारम्य विवेक इत् न्तेन । अयमर्थः । आसुरस्यापि दैवाद्भगवदीयसंगे जाते सेवायां प्रवृत्तिर्भवति । तेन के चित्प्रकारेणानिवार्यप्रतिवन्धे जाते स भगवत्कृत इति ज्ञातव्यम् । तेनाग्रे फलाभावश्च तेनान्यकृतापि सेवा प्रतिवन्धात् पूर्वं कृता सापि व्यर्था । तस्यासुरत्वनिर्धारश्च । तः तज्जनितशोकाभावाय ज्ञानमार्गेण सर्वं तत्त्वं बुद्धा स्थितिः विवेकः साधनम् । यद्यप्यासु प्रसंगोत्र न वक्तव्यः, तथापि कश्चिदेवं भगवदीयेष्विपि दश्येत चेत्तदा तथा भावनीयम्, न स्वीयस्य भगवानेवं करोतीति प्रभौ दोषारोपः कर्तव्य इति ज्ञापियतुं तदुक्तिरिति ज्ञायते ॥श

सविद्योल्पो घातकः स्याद् बलादेतौ सदा मतौ। द्वितीये सर्वथा चिन्ता त्याज्या संसारनिश्चयात्॥ ५॥ न त्वाचे दातृता नास्ति तृतीये बाधकं गृहम्।

सविद्योल्प इत्यस्य विवरणे सविद्यत्वाद्लपत्वादिति । साधारणभोग सविद्यो विवसहितः । तादशोप्यल्पः, स्वरूपतः फलतश्च । सोपि न त्यज्यते चेत्रत्य चातकः सेवाप्रतिवन्धकः स्यात् । अतः सर्वथा त्याज्यत्वाद्धलादाप्रहादिष एतं साधारणभोगप्रतिवन्धको मतौ, त्याज्याविति शेषः । तदुक्तं विवरणे सदा प्रति वन्धकाविति । द्वितीयो भगवत्कृतः प्रतिवन्धः । तत्र ज्ञानमागण् स्थातव्यमिति चिन्तानिवृत्तिसाधनं पूर्वमुक्तम् । तदसंभवे साधनान्तरमाहुः द्वितीयं सर्वथेति श्लोकार्धेन । तदाभासो ज्ञानस्थित्यभावे चिन्ताभावार्थमाहेति तत्प्रतीकोथे द्वितीय इति । विवरणमाद्यफलाभाव इत्यादि भवतीत्यन्तम् आद्यफलं जीवस्य दैवत्वं, तदभावे भगवतो दातृता नास्ति, तदा आधि दैविकी फलसम्बन्धिनी सेवापि नेत्यर्थादुक्तं भवति । तत्सर्वं द्वितीयप्रतिवन्धे ज्ञाज्ञात्वा सर्वथोक्तफलविपयिणी चिन्ता त्याज्या । तत्र साधारणो हेतुः । संसारनिश्चया दिति । 'तानहं द्विषतः कूरान् संसारेषु नराधमान् ' इति भगवदुक्तसंसारस्य निश्चया दिति । भवतीति सर्वथेत्युक्तम् । न त्वाच्य इति । आच्ये पूर्वोक्तसाधारणप्रतिवन् दानृता भगवतो नास्तीति न, किन्तु वर्तते, अतः तन्निवृत्तये चिन्ता कर्तव्या, न द्वितीय इव सर्वथा त्याज्येति भावः । एवमाद्यद्वितीययोव्यवस्थामुक्तवा तृतीयः साधारण

भोगकृतः प्रतिबन्धस्तत्र कर्तव्यमाहुः। तृतीये बाधकं गृहमिति। अलौकिकभोगेन साधारणभोगपिरत्याग आनुषंगिकः पूर्वमुक्तः। अन्यथा अलौकिकभोगो न स्यात्। उभयो रेकाधिकरणत्वाभावात्। यदि साधारणभोगं त्यक्तं न शकुयात् तदा सेवाप्रतिबन्धकत्वेन तन्मूलभूतं गृहं त्यजेदित्याशयेन तद्विवरणं भोगाभावस्तदेत्यादि।

ननु त्यागतः प्रतिबन्धनिवृत्तिमात्रेण सेवाया असम्भवे तदिष्ठकारिणां कथं तत्फठप्राप्तिः । तदभावे च द्वितीयतुल्यता स्यात् । जीवस्य दैवत्वमिष व्यर्थं भवेत् । तस्मादत्र
त्यागोक्तितात्पर्यं किमिति न बुध्यत इति चेत्, इदमामाति । सेवाधिकारिणां मध्ये येषां
गृहमनुकूलम्, तेषामन्यतः प्रतिबन्धः साधारणः, तेन तिन्नवृत्तिः कर्तुं शक्या। ततः सेवया
तत्फलप्राप्तिः । भोगश्च तेषामप्रतिबन्धहेतुरलौकिकत्वादिति पूर्वमुक्तम् । येषां पुनः
गृहमेव प्रतिबन्धकम्, तेषां तत्परित्यागादेव लौकिकभोगनिवृत्तिः । त्यागोषि सङ्ग्यासनिर्णयोक्तप्रकारेण भक्तिमार्गीयो ज्ञेयः, न तु कर्ममार्गीयो ज्ञानमार्गीयो वा । एवं सित तत्फलप्राप्तिरम्ने तेषामपीतिमनने तु नोक्तिवरोधः शंकनीयः ॥ ५॥ ॥

अग्रिमश्लोकद्वयस्य विवरणाभावादेवं योजना ।

अवर्ययं सदा भाव्या सर्वमन्यनमनोश्रमः ॥ ६॥ तदीयैरपि तत् कार्यं पृष्टौ नैव विलम्बयेत् । गुणक्षोभेपि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः ॥ ७॥ कुरुष्टिरत्र वा काचिदुत्पयेत स वै भ्रमः ॥ ७॥॥

इयमुक्तरीतिः । अवद्या स्वतो भावियतुमशक्यापि मदुक्तत्वात् सदा भाव्या । अवद्यं भाव्येति वा । यत्र यथा दृश्येत तत्र तथा भाव्येत्यर्थः । ततः किमि-त्यत आहुः सर्विमिति । उक्तरीतिनोन्यत् सर्वं मनोभ्रम इति ज्ञायत इत्यर्थः । सर्वेः कथमेवं नांगीक्रियत इत्याशंक्याहुः तदीयेरिति । भ्रमसंबन्धिभरामुरैस्तत् कार्यं कर्तव्यमित्यर्थः । भक्तिमार्गीयेस्तु मदुक्तिभावनायां विलम्बो न कर्तव्य इत्याहुः पुष्टो नैवेति । कदाचिदामुरस्यापि सेवाप्रतिबन्धे जातेपि भगवद्गुणश्रवणादिना प्रेमलक्षणं पुलकादि दृश्यते तत्र किं भावनीयमित्यत आहुः गुणक्षोभेपीति । क्षोभोश्रुपुलकादिः, स तु गुणवस्तुस्वभावादामुरस्यापि भवतीति गुणमाहात्म्यमेव । अत एतत्यूर्वोक्तमेव तत्रापि दृष्टव्यं भावनीयमित्यर्थः । उक्तविश्वासार्थमाहुः मे मितिरिति । मितः सम्मितः । भ्रमस्वरूपमाहुः कुमृष्टिरिति ॥ ७॥ ॥

यथामित कृता सेवाफलोक्तिविवृतौ मया । टिप्पणी पर्वणीवेन्दुः प्रकाशयतु सर्वतः ॥ १॥ यदत्रानुचितं किञ्चिदलेखि मितमान्द्यतः । क्षम्यतां तत्प्रहस्यार्यैः शिशौ धौर्तमिवेप्सितम् २

इतिश्रीदेवकीनन्दनकृता सेवाफलोक्तिविवृतिटिप्पणी समाप्ता॥

# सेवाफलम्।

### श्रीहरिरायकृतसेवाफलोक्तिविवृतिसमेतम् ।

श्रीकृष्णं कुल्दैवतं तदतु च श्रीवहःभाख्यान् निजान् । आचार्यानय विष्ठलेश्वरमहं नत्वा प्रभुं सर्वथा ॥ श्रीगोविन्दमतीवभावविवशं तातं स्वमर्यादया । ख्यातं मत्फलजातहेतुमधुना किश्चिद्ददाम्यक्षमः ॥ १॥

अथ श्रीमदाचार्याः स्त्रीयानां बहुलग्रन्थावलोकनप्रयासमसहमानाः संक्षेपेणैव स्वमा-र्गीयसेवाफलप्रतिबन्धसाधनानि निरूपयन्तः प्रथमं फलं निरूपयन्ति याददी सेवनेति ।

#### यादशी सेवना प्रोक्ता तिसद्धौ फलमुच्यते।

याद्दरी यादक्प्रकारिका स्वतः पुरुषार्थत्वेन कालापरिच्छेदेनाव स्यक्तव्यत्वेना-करणे प्रत्यवायजनकत्वज्ञानेनं क्रियमाणस्वसाधनभूततनुवित्तयुतसेवाद्वययुतमानससेवना भा-वरूपा सदानन्दसेवा मया प्रकर्षेण मुख्यतया फलरूपतया चोक्ता निरूपिता सिद्धान्त-मुक्तावल्यां 'चेतस्तत्प्रवणं सेवे'ति । तस्याः सिद्धौ यावजीवनिर्वाहेण प्रपञ्चविस्मृतियु-ततदासत्तया व्यसनरूपत्वसिद्धौ यत्फलं तदुत्पाद्यं फलत्वेनाभिमतम्, तदुच्यते निरूप्यत इत्यर्थः । ननु सेवायाः सर्वत्र ग्रन्थेषु फलरूपत्वोक्तेस्तत्फलोक्तिरनुपपन्नेत्याशं-क्याहुर्विवरणे सेवायां फलत्रयमिति । सेवायामेव कियमाणायामेतत्रयं भवतीति । तदुत्तरमपि सेवासत्त्वेन तन्मध्यपतितया न तस्याः स्वतःपुरुषार्थत्वहानिरित्यर्थः । अत् एव सेवायामित्यत्र पष्टीमनादृत्य सप्तमी विभक्तिरुक्ता । तत्रयमेवाहुः अलौकिसामर्थ्य सायुज्यं सेवोपयोगिदेहो वैक्जण्ठादिष्वित । तत्रालौकिकसामर्थ्यं हि भगवतः कोटिसूर्यामिरूपस्यात्यन्तिकफलदित्सायां सर्वेलीलाविशिष्टस्य प्रभोईद्यप्रवेशे तदनुभव-सामर्थ्यम् । तच न शरीरान्तरे सम्भवतीति तादृशसामर्थ्यवच्छरीरप्राप्तिर्मृग्या । सा च प्रभुणैवापारकरुणेनैव सम्पाद्यत इति प्रभुसंपादिताठौकिकशरीरिनष्टस्वरूपानुभवक्षमसामर्थ्य-मेव प्रमाणानतुरोधिप्रमेयसाध्यं मुख्यं फलमित्यर्थः । अत एवोक्तं प्रमुभिः श्रीयमुनां प्रति प्रार्थयद्भि भेमास्तु तव सन्निधौ तनु नवत्व'मिति । नवत्वं च ताद्दक् सामर्थ्यमेव । अत एव तनुनवत्वमेवोक्तं न तु नवतनुत्वमिति । तथा च यथा व्रजरतानां सर्वदा ठीठासुखमनु-

भवतामन्ते ताद्दक् सामर्थ्यमेव सम्पादितं येन स्वदत्तस्वरूपानुभवो निष्प्रत्यूहं भवति नान्यावस्था । तथान्यत्रापि तदनुग्रहतः परमानुरागेण तथा फलदित्सायां पूर्वदेहं स्विवयोगायिना शुद्धं विधाय तस्यैवालौकिकत्वं सम्पाद्य तत्र ताद्दक् सामर्थ्यं प्रकटयती-स्यलौकिकसामर्थ्यमेव मुख्यं फलमितिभावः ।

प्रमाणानुरोधिप्रमेयसाध्यं मध्यमं फलमाहुः सायुज्यमिति । सह युनक्तीति सयुक् तस्य भावस्तत्त्वम् । भगवता सह सततिष्यितिरेव सार्विदकसंयोगरसानुभव इति यावत् । तथा च लक्ष्मीवदन्तर्गृहगोपिकावद्वा भक्तिमार्गीयेण प्रकारेण युगपदिखलपुण्य-पापक्षयद्वारा पाञ्चभौतिकदेहं निवर्लालौकिकं दत्वा खिसमन्नेव श्यितिं विधाय ततो निष्कास्य खलीलानुभवः प्रभुकारितो मध्यमं फलमिति भावः ' मध्यमत्वं चास्य विप्रयोगरसानुभवमपेक्ष्य तदुत्कर्षस्य सहृदयानुभवसाक्षिकत्वात् ।

उभयसाधारणमधिकाररूपं तृतीयं फलमाहुः सेवोपगोगिदेहो वैकुण्ठा-दिद्वित । सेवायां कियमाणायामेवानुग्रहिवशेषाभावात् साद्धात् सेवानुपयोगे अन्यैः तादृशसाक्षाद्रसानुभवकर्तृभिः क्रियमाणायाः सेवाया उप समीपे योगः, तद्वत्पक्ष्या दि-शरीरप्राप्तिस्तृतीयं फलमित्यर्थः । तस्य चान्तररमणानुकूलत्वात् फलत्वप्, विहः साक्षात् सम्बन्धाभावाद्धिकाररूपत्विमत्यर्थः । अत एव 'प्रायो बताम्बे'त्यत्र मुनीनां पक्ष्यादिश-रीरप्राप्त्या स्वाधिकारानुसारेण सेवा तद्रसानुभवयोग्यता चेति निरूपितम् ।

एवं फलत्रयं निरूप्य आद्यफलस्य दुर्लभत्वं निरूपयन्तः फलत्रैविध्ये हेतुं च समर्थयन्तो दानमात्रसाध्यत्वं प्रथमफलस्य निरूपयन्ति अलौकिकस्येति।

# अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः ॥ १॥

अलोकिकस्य खिवरहानुभवक्षमसामर्थ्यस दाने भगवता खाग्रहेण दुःखानुभवक्षपतया तदनिच्छायामि तथा सम्पादने, चकारात् तद्देहेन्द्रियादिषु खखरूपथापने सित आद्यः प्रथमफलविषयकः संस्काररूपसमर्पणसमयिक्रयमाणो मनोरथस्ताप-क्रेशानन्दप्राप्तिरूपः सिध्येदित्यर्थः । हीति युक्तोयमर्थः । यतो लीलास्थितेष्वपि केषास्चिदेव रासमण्डलमण्डनायमानानां तद्दानम् । अत एवान्तर्ग्रहगतानां प्रतिबन्ध इत्यतः केवलप्रभुदानैकसाध्यत्वमिति भावः ॥ १ ॥

अतः परं सायुज्यसेवोपयोगिदेहाप्तिरूपयोः फलतदिधकाररूपमध्यमावान्तरफलयोः पूर्वफलवदिनयतत्वाभावात् कदाचित् कालसाध्यत्वं ज्ञानादीनामिवाशंक्येत तदभावार्थमाहुः फलं वा स्यिधकारोवेति ।

फलं वा द्यंधिकारो वा न कालोत्र नियामकः।

फलं सायुज्यम् । अधिकारः सेवोपयोगिदेहाप्तिः । अत्रैतदुभयोः फलयोः

कालो न नियामकः सत्यादिरूपः फलदः कलिरूपः प्रतिवन्धको वा नेत्यर्थः । एतेन कालानियम्यत्वेनैतत्फलस्य नित्यत्वमपि स्चितम् । अत एव कपिलदेवैरपि 'नो निमिषो लेढि हेतिरि'ति निरूपितम् । अत्र वाशब्दद्वयमधिकारस्यापि फलरूपतया तत्समकक्षल-बोधनाय ।

एवं सोपपत्तिकं फलत्रयं विविच्य प्रतिबन्धकत्रयं विवेचियतुं निरूपयन्ति उद्वेग इत्यादि ।

उद्वेगः प्रतिवन्धो वा भोगो वा स्यात्तु वाधकम् ॥ २॥ मूले बाधकमित्येकवचनेन मिलितानामेव बाधकतेत्याशंक्याहुः विवरणे सेवायां प्रतिबन्धकत्रयमिति । उद्वेगो नाम मनसः सेवायां कियमाणायामुत्कृष्टो वेगः सर्वथा तत्रास्थिरता बाहिर्मुख्यमिति यावत्। स च सेवाया अनाधिदैविकीत्वसम्पादकत्या प्रतिबन्धकः । तस्मिन् सति कियमाणसेवायाः केवलकायिकीत्वान्मानसीत्वाभावेन प्रतिबन्धेनानाधिदैविकीत्वात् । एवमुद्रेगं निरूप्य प्रतिबन्धमोगौ निरूपयन्तः प्रथमं प्रतिबन्धस्यानिवार्यत्वेन पाठकममनपेक्ष्यार्थकमेण भोगं निरूपयन्ति भोगो द्विविध इति । भोगे द्वैविष्यं लौकिकालौकिकभेदेनेति तदाहुः लौकिकोडलौकिकश्चेति । तत्र लौकिको लौकिकपदार्थानां भगवत्सम्बन्धरहितानां स्वत आसत्त्तया भोगः । अलौकिकस्तु प्रभुसम्बन्धी । स दु प्रतिबन्धक एव न भवति । तस्य फलानां मुख्यमध्यमसाधारणानां मध्ये प्रथमफलेऽलोकिकसामर्थ्येन प्रभुखक्षपानुभवक्षपरसमोगे प्रवेशात् । यतः सर्वेन्द्रि-येस्तत्सम्बन्धिपदार्थेष्वनुभूयमानेषु तत्र तत्र स्थितो रसात्मा प्रभुरेवानुभूयत इति भावः । एवं भोगं निरूप्य प्रतिवन्धं निरूपयन्ति प्रतिबन्धोपीति । साधारणः सर्वसाधारणः, सेवायां लौकिकवैदिककार्यान्तरव्यासक्तिः । भगवत्कृतप्रतिबन्धस्यासुरमात्रविषयत्वेना-साधारणत्वादनिवर्द्यत्वेनावक्तव्यत्वाच त्रय एव वाधका उद्वेगलौकिकंभोगसाधारणप्र-तिबन्धा इत्यर्थः । नतु कथमेतेषां सिद्धानां त्याग इत्याशंक्याहुः त्रयाणामिति । उद्देग-लौकिकभोगसाधारणप्रतिबन्धकानां त्रयाणां साधनं तज्जननहेतुमूतं तस्य परित्यागः कर्तव्यः, हेतूच्छेदे पुरुषन्यापारात् । सिद्धस्य स्वरूपठाँभे त्यागानईत्वात् । नहि केनापि स्वसामग्रीसम्पादितं सुखदुःखादि किञ्चिदपि स्वयत्नशतेनापि त्यक्तं शक्यते । नतु साधा-रणप्रतिबन्धे सेवायां ठौकिकवैदिककार्यापत्तिरूपे साधनस्य ठोकवेदसिद्धतयाऽशक्यत्या-गस्वात् कथं तत्त्याग इत्याशंक्य तदुपायमाहुः तत्राद्य इति । तत्र साधारणभगवत्कृत-प्रतिबन्धयोराद्यः साधारणः बुद्ध्या उपायचातुर्येण त्याज्य इत्यर्थः । बुद्धिस्तु सेवायां प्रतिबन्धत्वेन यदापतित ठौकिकं वैदिकं तस्य पूर्वमेव सेवानवसरसमयमवेक्ष्य निर्धारो विधेयो यथा न सेवां प्रतिबधाति । तथा च पुत्रविवाहादेस्तथैव लगादि विधारणीयम्

१ फलेषु प्रथमफले अलौकिकसामध्ये तत्प्रवेशस्य वक्तव्यत्वात् प्रवेशश्वालौकिकसामध्येन प्रभुखरूपानु-भवस्य रसभोगरूपत्वादिति पाठान्तरम् । २ लाभेनेति तृतीयान्तः पाठः ।

यथा न सेवाप्रतिबन्धः । परोपकारादेस्तु धर्मस्य गौणधर्मत्वज्ञानेन त्यागः । काठान्तरे वा करणम् । एवमन्यत्रापि सर्वत्र हरिचरणरितप्रतिबन्धविभञ्जनी बुद्धिरतुसन्धेया । यद्वा । कदाचिदावश्यकठौकिकवैदिककार्यापाते तत्प्रयत्नसम्भवेन त्यागः कथ्रं शक्यत इत्यत आहुः बुद्ध्येति । शरीरादिना तत्कार्यकरणेपि तत्र बुद्धिन स्थाप्येत्यर्थः ॥ २ ॥

एवं साधारणप्रतिबन्धं निरूप्य भगवत्कृतप्रतिबन्धं निरूपयन्ति ।

# अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेहतिर्न हि।

अकर्तव्यमिति मूले। विवृत्तौ भगवत्कृतश्चेत् प्रतिबन्ध इति। भगवतः सर्वसमर्थस्यापि स्वतन्त्रेच्छतया यस्मिन्न किञ्चिदपि कृतिविषयः सर्वथा सर्वप्रकारेण प्रार्थना-यामपि तदा गतिर्निस्तारो न सर्वथा फठाभाव इत्यर्थः । हीति युक्तोयमर्थः। सर्वमार्गफठदातुः प्रभोः प्रातिकूल्ये केनापि मार्गेण फलासिद्धेः । अत्रायमाशयः । भक्तिमार्गे विशिष्टेच्छायाः कारणत्वान्न सामान्येच्छारूपमूलेच्छया मर्यादया वा फलसिद्धिः प्रतिवन्धो वा । किन्तु स्वयमंगीकृत्य यस्मिन् जीवे प्रभुर्यदा यथेच्छति, तदा तत्र तथा करोतीति वस्तुस्थितिः। तथा च भक्तिमार्गे प्रवृत्तस्य निरन्तरं सेवां कुर्वतोषि कदाचिद्वःसंगादिनाऽतिपक्षपातिप्रभु-प्रियप्रद्वेषेण तद्रोहे प्रभोरतिकोधेन प्रार्थनयापि क्षमासम्भावनारहितेन तस्मिन् प्रभुः फलप्र-तिबन्धं करोतीति स भगवत्कृतप्रतिबन्धः । तस्मिन् सित सर्वथा सर्वमार्गफलाभाव इत्यर्थः । ननु भगवत्कृतप्रतिबन्धेप्यन्येषां फलदादृणां सेवया फलान्तरं भविष्यतीत्याशंक्याहुः तदान्यसेवेति । यदा 'फलमत उपपत्ते'रिति न्यायेन सर्वत्र फलदातुः प्रभोः प्रातिकूल्यं तदान्येषामपि तदधीनानां फलदातृत्वाभावात् तत्सेवापि फलासाधकत्वाद् व्यर्थेत्यर्थः। ननु सर्वथा फलाभाव आसुरेष्वेवेति कथं दैवस्य भगवत्कृतप्रतिबन्धे तथात्वमित्साहुः तदा-सुरोधमिति । जीवानां हि सृष्ट्यादाविप 'निबन्धायासुरी मते'ति वाक्येन भगवत्कृतप्रति-बन्धादेवासुरत्वम् । यच यदा प्रभुः कर्तुमिच्छति तदैव भवतीति तदा तस्मिन्नेव सम-येऽयं यस्मिन्नवंप्रतिबन्धः स जीव आसुरः सेवादिना दैवत्वेन प्रतीतोपि आसुर एवेति निर्धारो निश्चय इत्यर्थः । एतेनैतत्प्रतिबन्धस्वरूपविद्भिः सर्वया दुःसंगादिषु सावधानैः स्थेयमित्युक्तं भवति ।

नतु तादशस्य पश्चात्तापे शोकोत्पत्त्या पूर्वं भक्तिमार्गीय इति तदभावार्थं तत्त्वनि-

र्धारोपायमूतं विवेकरूपं साधनमाहुः यथा वेति ।

### यथा वा तत्त्वनिर्धारो विवेकः साधनं मतम्॥३॥

वाशब्दोनादरे । येनैव प्रकारेण । नात्राग्रहः । एतत्तत्त्वनिर्धारस्य शोकाभावमा-त्रार्थत्वान्नौपनिषज्ज्ञानमपेक्षितम्, किन्तु यथाकथित्रत् सांख्ययोगेनान्येन वा भाषाप्रबन्धा-दिनोपायेन तत्त्वनिर्धारं विधाय शोकाभावार्थं विवेकः सम्पादनीय इत्यर्थः । विवेकस्तु ममैतदेव प्रभुणा कृतं सर्वं ब्रह्मात्मकं कोहं किञ्च साधनं किं फलं को दाता को भोक्तेत्यादिरूपः । तमेव च तत्त्वनिर्धारोपायं विवृतौ विशदयन्ति ज्ञानमार्गेणि ज्ञानमार्गेण ज्ञानसाधनोपायेन स्थातव्यमित्यर्थः । किञ्च ज्ञानस्थित्यापि न तन्माणि मुक्तिः, किन्तु शोकाभाव एवेत्याशयेनाहुः शोकाभावायेति ॥ ३॥

अतः परं यदर्थमेषां निरूपणं वाधकानां तत्प्रयोजनमाहुः वाधकानामिति।

बाधकानां परित्यागो भोगेप्येकं तथा परम्। निष्पत्यूहं महान् भोगः प्रथमे विदाते सदा॥ ४॥

बाधकानामुद्रेगमोगप्रतिवन्धानां परित्यागः परितस्त्यागः कर्तव्य इत्यर्थः । मोग वाधकत्वेन त्याज्यत्वमुक्त्वाऽठौिकके तदभावमाहुः भोगपीति । भोगप्येकमठौिक भोगरूपं फलप्रविष्टतया तथा तेनैव प्रकारेण, परं प्रतिवन्धयोः परं भगवत्कृतप्रविक्तमे क्षेत्रकृष्टित्या तथा तेनैव प्रकारेण, परं प्रतिवन्धयोः परं भगवत्कृतप्रविक्तके वैलक्षण्यमाहुः निष्प्रत्यूहमिति । अलौिककसामर्थ्यक्तपे प्रथमफले भगवत्स्वक्त नन्दानुभवक्तपे भोगे क्रियमाणे प्रत्यूहोन्तरायः केनापि कालादिनापि न कर्तु शक्त इति निष्प्रत्यूहं स एव सिष्यति । लौिकके तु सर्वथा तदभाव इति महद्वैलक्षण्यमित्यर्थः अत एवोक्तं प्रभुभिः सन्धासनिर्णये 'हरिरत्र न शक्तोति कर्तुं वाधां कुतोपर' इति किञ्च महानिति । स्वक्तपतः फलतः साधनतश्च महान् । विषयानन्दत्रह्मानन्दापेक्ष भजनानन्दस्य महत्वादित्यर्थः । अत एव फलेष्वपि प्रथमफल एवालौिककसामर्थ्यक्ष प्रजनानन्दस्य महत्वादित्यर्थः । अत एव फलेष्वपि प्रथमफल एवालौिककसामर्थ्यक्ष प्रविश्वते प्रविश्वतीत्यर्थः । किञ्च सदेति । त्रैकालिकावाधविषयत्वादित्यर्थः ॥

एवमलौकिकमोगे वैलक्षण्यं निरूप्य लौकिकमोगसाधारणप्रतिबन्धावेकीकृत्य तर र्मनिरूपणपुरःसरं वैलक्षण्यं निरूपयन्ति सविझोल्पो घातकः स्यादिति ।

### सविघोल्पो घातकः स्याद्धलादेतौ सदा मतौ।

ठौिकको हि भोगः सविद्यो विद्यसहितः, कर्मकालादिभिस्तत्र विद्यसम्भवात् अल्पश्च । स्वरूपतः फलतः साधनतश्च परिच्छिन्नत्वादित्यर्थः । साधारणप्रतिबन्धो चातकः । सेवाकालोपरोधकतया तद्वातकः । एतौ भोगसाधारणप्रतिबन्धौ सविद्यत्वात् विधातकत्वादिभिधमैंहेंतुभूतैस्त्यागमप्यर्हत इत्याद्ययेनाहुर्विवृतौ ननु कथमित्यारम्य घातकः स्यादित्यन्तम् । सविद्यत्वाद्वत्यत्वाद्वोगः प्रतिबन्धश्च घातकत्वाच त्याज्य इत्यर्थः।

एवं छौकिकभोगसाधारणप्रतिबन्धयोस्त्यागहेतुभृतं धर्ममुक्त्वा भगवत्कृतप्रतिबन् त्यागासम्भवेन ज्ञानमार्गस्थित्यानधिकारिणो मन्दमतेः फलचिन्तया शोको भवती तदभावाय चिन्ता न कर्तव्येत्याहुः द्वितीय इति ।

#### ब्रितीये सर्वथा चिन्ता त्याज्या संसारनिश्चयात्॥ ५॥

द्वितीये भगवत्कृतप्रतिबन्धे सर्वथा सर्वप्रकारेणान्यतोपि फलसम्बन्धाभावाचिन्ता फलविषयिणी त्याज्येत्यर्थः । तत्र हेतुमाहुः संसारनिश्चयादिति । संसारोऽहन्ता-ममतात्मा सर्वानर्थमूलं प्रवाहपथफलरूपः, तस्य निश्चयाद्वगवत्कृतप्रतिबन्धे संसार एव, न फलान्तरमितिनिश्चयादित्यर्थः ॥ ५ ॥

प्रतिबन्धविचारमितविचार्यत्वेन विधायोद्वेगरूपप्रथमप्रतिबन्धेन फलाभावे भगवतो दातृत्वाभावं हेतुत्वेन निरूपयन्ति नन्वाद्यइति मूले विवृतावाद्यफलेति ।

#### नन्वाचे दातृता नास्ति तृतीये वाधकं गृहम्।

आद्येन प्रतिबन्धेन फलाभाव इत्यर्थः । निन्वित विरोधोक्तौ । आद्ये उद्देगरूपप्रतिबन्धे भगवतः सर्वसमर्थस्याप्यन्तः करणेकसम्बन्धितया तिद्वक्षेपरूपोद्देगे कियमाणे सेवाया
अमानसीत्वेन भगवत्सम्बन्धाभावादनाधिदैविकीत्वे तत्प्रयुक्तः प्रभोः फलदानृत्वाभाव
इत्यर्थः । अन्यया सर्वदोषनिवारकस्य फलदानृत्वाभावो न घटेत । एतदेव विवृतौ विशदयन्ति
तदा संवेत्यादि । एवसद्देगबाधकमुक्त्वा भोगवाधकं विवृण्वन्ति तृतीय इति ।
तृतीये लौकिकभोगे गृहमेव बाधकमित्यर्थः । अत्रायमाश्यः । भोगो हि सर्वया बाधकः,
भगवद्देमुख्यसम्पादकत्वादिन्द्रियादीनां वैफल्यापादकत्वाच । स च यावद्दृहिश्वितः,
यत्नेनापि निवर्त्यमानो न निवर्तते । गृहस्य सर्वथा बाधकत्वातत्र स्थितावंशतोपि
भोगसम्भवाद्दृहपित्यागः । कृष्णार्थप्रयोगेण तदासिक्तपित्यागो वा भोगाभावाय
विधेय इत्यर्थः । एतदेव च विवृतौ विवृतं भोगाभावस्तदैव सिष्यिति यदा
गृहपरित्याग इति । अत एवास्मदाचार्यैर्निबन्धे निक्तपितं भगवद्वचोनुवादक्तपेण 'गृहं
सर्वीत्मना त्याज्यं तचेत्त्यक्तं न शक्यते । कृष्णार्थं तत्प्रयुज्जीत कृष्णः संसारमोचक' इति ।

एवं फलत्रयं प्रतिबन्धत्रयं च निरूप्य निजान् प्रत्येतद्विचारमेवाहर्निशं कर्तव्यत्वेन

वक्तुमुपसंहरन्ति अवइयेयमिति ।

### अवश्येयं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोभ्रमः ॥ ६॥

इयं फलत्रयी प्रतिबन्धत्रयी चावश्या, न खशक्या। भक्तिमार्गे फलप्रतिबन्धप्राप्ति-निवृत्त्योः केवलभगवदधीनत्वात्। तथापि सदा निरन्तरं भाव्या कर्तव्यत्वेन विचारणीया, विचारे हि भावनायाः साधनत्वात् कदाचित् फलसिद्धिः, प्रतिबन्धतश्च सावधानतया स्थिति-सिद्धिरित्यर्थः। ननु फलान्तरं प्रतिबन्धान्तरं वा भक्तिमार्गे किश्चिद्धविष्यतीत्याशंक्याहुः सर्व-मन्यदिति। एतत्फलत्रयं प्रतिबन्धत्रयं चापहायान्यत्सर्वे फलप्रतिबन्धादिकत्पनं मनो-भ्रमः खान्तर्भ्रोन्तिरित्यर्थः। अत्रेदमुक्तं भवति। भक्तिमार्गे सेवाया उत्तममध्यमसाधारणाधि-कारक्रमेण एतत्फलत्रयमेव, न मोक्षादिः। प्रतिबन्धकं चोद्वेगादिकमेव, न पापादिकमिति। 'स्वपादमूलं भजत' इति वाक्यात् । तथा चैतत्फलविहिताशैरेतत्प्रतिवन्धसावधानैरन्यतो निश्चिन्तैः सर्वैः सेवैव विधेयेति भावः ॥ ६॥

नन्वेतत्फलप्रतिबन्धकादिनिरूपणं तदाश्रितान्त्रति घटते तदीयदेहादेरायत्वात्, तदीयानां तु देहेन्द्रियादेः साक्षात्पुरुपोत्तमसमर्पितत्वेन फलरूपप्रभुसम्बन्धात् प्राप्तफल-तया तान्त्रति फलप्रतिबन्धनिरूपणं व्यर्थमित्याशंक्य आहुः तदीयैरपीति ।

#### तदीयैरपि तत् कार्धे पृष्टौ नैव विलम्बयेत्।

तदीयैः कृतात्मसमर्पणैरपि तत्फलप्रतिवन्धकादिभावनं कार्यमवदयकर्तव्यम्। पुष्टिमर्यादायामंगीकारेण फलविलम्बाद्भजनं कारियत्वैव फलदानात् । अविलम्बस्तु केवलः पुष्टावेवेत्याहुः पुष्टौ नैव विलम्बयेदिति । पुष्टौ केवलपुष्टौ मर्यादाऽभावेन साक्षा-दंगीकारान्न विलम्बः । साम्प्रतं तु पुष्टिमर्यादायामेवाधनिकानामंगीकाराद्भजनसिद्धिविलम्बस्द्ववेन तावत्पर्यन्तं प्रोपितभर्तृका इव फलप्रतिवन्धभावनं सर्वदा कार्यमित्यर्थः ।

एतदेव निमित्तमन्यत्राप्यतिदिशन्ति गुणक्षो भेषीति ।

#### गुणक्षोभेषि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥

तदीयानां गुणक्षोमोपि विलम्बादेव निमित्ताद् देशान्तरस्थपतिकाया इव भवति । तत्राप्येतदेव फलप्रतिबन्धकादिभावनं साधनत्वेन द्रष्टव्यम् । एतद्विचारेण चित्तस्य प्रभु-परतया गुणक्षोमोपि न भविष्यतीत्यर्थः । नतु गुणक्षोमनिवर्तकानि साधनान्तराणि भविष्य-नितासंक्याहुः मे मितिरिति । विचारे कियमाणेऽस्मन्मतेरत्रैव पर्यवसानान्नान्यत्साधन-मित्यर्थः ॥ ७ ॥

नन्त्रत्र काचित् कुसृष्टिरुत्पद्यते, तदीयत्वे नियमेन फलसम्भवात्, तदवैयर्थ्यापति-भिया प्रतिबन्धासम्भवाच, तदीयत्वे ह्युभयाभावादेवं न निरूपणमुचितमित्याशंक्याहुः कुसृष्टिरिति।

#### कुसृष्टिरत्र वा काचिदुत्पचेत स वै भ्रमः॥ ०॥॥

अत्रास्मिन्नर्थे वारान्दोवधारणार्थः । अत्रैव या क्रस्टिष्टिरुत्पद्यते सा सर्वथा दोषा-भावाद्भम एवेत्यर्थः । अनुपपत्तिपरिहारस्तु पुरैव प्रभोः स्वतन्त्रेच्छत्विनरूपणेन कृत इति तत एव विभावनीयमिति दिक् ॥ ७॥ ॥

#### इतिश्रीवस्रभाचार्यचरणाञ्जदासानुदासश्रीहरिरायविरचिता सेवाफलविवृतिटिप्पणी सम्पूर्णा ॥

# सेवाफलम्।

#### श्रीवलभविरचितटीकासमेतम्।

यादशी सेवना प्रोक्ता तित्सद्धौ फलमुच्यते । अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः ॥ १॥

यादशी यस्त्रकारिका 'चेतस्तस्त्रवण'मिस्यारम्य 'कृष्णमेव विचिन्तये'दिस्यन्तेनोक्ता। तिस्मद्धाविति। तस्याः सेवायाः मानसीत्वरूपफठावस्थासिद्धौ फल्युच्यते
फठं निरूप्यत इत्यर्थः। कुत्रेत्याकांक्षायामाहुः टीकायां सेवायामिति। फल्रञ्चयमिति।
फल्रतावच्छेदकत्रयमित्यर्थः। यथा स्वर्गस्य फल्रत्वं तदवच्छेदकं चामृतपानादिकं तथा मानससेवायाः फल्रत्वं तदवच्छेदकं चेदं फल्रत्रयम्। सेवायां फल्रञ्चयमित्यनेन पूर्वाधीर्थ
उक्तः। उत्तराधीर्थमाहुः अल्गोकिकसामध्यमिति। मूलेऽल्गोकिकस्य
सामध्यस्य। अल्गोकिकसामध्ये सर्वाभोग्यसुधा। तस्या दाने। आद्य इति।
आद्यो मनोरथो 'भगवता सह संलापो दर्शनं मिलितस्य चे'त्यादिभिरुक्तः पूर्वोक्तसुधाभोगक्तपः सिध्येत् पूर्णो भवतीत्यर्थः। अनेन शृंगाररसस्य पूर्वदलातुभव उक्तः। चकारादलौकिकसामध्येनैव तदुत्तरदलातुभवोपि भवति। स तु परितो गल्नक्तपवर्णनेनामिरमणात्मको ज्ञेयः। एतेन दीयमाना सुधा साधनं भुज्यमाना सुधैव तु फल्मिति सूचितम्। वेणुगीते 'वर्णनायां मुखे समागच्छन्ती मुखमपि स्वभोगयोग्यं करोती'ति निरूपितम्।
'वर्णयन्त्योभिरेभिर' इत्युत्तरदलानुभवोपि सुधापूर्णेनैव निरूपितस्तत्सम्मितसूचनाय हिशब्दः॥ १॥

#### फलं वा ह्यधिकारो वा न कालोत्र नियामकः।

फलं वा ह्यधिकारो वेत्यस्थार्थमाहुः सायुज्यमित्यादिना। मूले फलं वेति। सायुज्यस्य सोश्रुतइत्यादिश्रुतौ फल्रिवेनैव प्रसिद्ध्या फल्पदं सायुज्यवाचकम्। तथा च द्वितीयं फलं सायुज्यमित्यर्थः। तृतीयं फलमाहुः अधिकार इति। एतदर्थमाहुः टीकायां सेवोपयोगिदेहो वेकुण्ठादिष्विति। अत्र आदिशब्देन श्रीमधुराश्रीवृन्दावनादिकं ग्राह्मम्। मूले न काल इति। अत्र सेवोपयोगिदेहे कालो न प्रेरकः। यथा लीलासृष्टिस्था आम्रवृक्षादयो न कालप्रेर्याः, किन्तु भगवदिच्छयैव पुष्पन्ति फलन्ति च, एवं जंगमा अपि सेवोपयोगिनो देहाः भगवदिच्छयैव अवयवादिसम्पत्तिं लभन्ते।

### उद्रेगः प्रतिवन्धो वा भोगो वा स्यात्तु वाध्रकम् ॥ २॥

उद्वेग इति । श्लोकार्थमाहुः सेवायामिति । उद्वेग इति । मनसोन्यपरता उद्वेगः । कायस्यान्यपरता प्रतिवन्धः । इन्द्रियाणामन्यपरता भोगः । इदं त्रयं वाध-कम् । तनुवित्तजसेवायां फलजननसामर्थ्यस्य भक्तिरहस्यभजनस्य वाधजनकं विसामग्रीहेतुः प्रतिवन्धकमिति मूलार्थः ॥ २॥

अकर्तव्यमिलारभ्य विदाते सदेलन्तसार्थमाहुर्विवरणे त्रयाणामिलारभ्य विवेक इसन्तेन । त्रयाणामिति । उद्देगसाधारणप्रतिवन्धलौकिकभोगानामित्यर्थः । साधनेति । एतत्रयाणामेव वाधकत्वात् । ननु कथमेतत्रयस्यैव वाधकत्वं न तु पञ्चा-नामित्यतो व्यवस्थामाहुः भोग इत्यादिना । लौकिक इति । अनिवेदितपदार्थानां समर्पणं विना विषयासत्तयोपभोगो ठौिकको भोगः । अलौिकक दितानामर्थानां भगवद्भोगार्थं विनियोगे जाते तदत्तप्रसादत्वेन स्वोपभोगकृतिरलौ-किको भोगः । तत्राद्य इति । आद्यो लोककृतः साधारणः । बुद्ध्या विभावनयेत्यर्थः। फलानां मध्ये इति। यस फलत्रयमपि भवति तस्य सेवो-पयोगिदेहरूपे प्रथमे फले प्रविशति सम्बद्धो भवतीत्यर्थः । एतद्भोगस्यैतत्फलसाधकत्वेन । तदुत्तरं च दासधर्मत्वेनैतत्करणादुत्तरं सम्बन्धः पूर्वोत्तरमपि फले व्याप्तो भवतीति प्रोपसर्गार्थः । अयं मूले सदेत्यव्ययार्थी निः प्रत्यूहमिति हेतुगर्भम् । यतोयमदृष्टादिकृतविद्याभावान्निः प्रत्यूहं सिध्यत्यतो नित्यर्थः । यद्यपि पाठकमेण सेवोपयोगिदेहस्य तृतीयफलत्वम्, तथाप्यनुक्रमानुरोधात् तस्य प्राथम्यमेव सिध्यति । किञ्चैतस्याधिकारत्वेन निरूपणादपि तथा । भगवत्कृतप्र-तिबन्ध श्रेदिति । श्रवणकीर्तनादिना हरिश्रेष्ट्रदये निविशते तदा पूजा सर्वदा निर्वहित । तस्या अभ्यासे तस्यां भक्तिरहस्यभजनरूपं सामर्थ्यं सिच्यति । क्रियमाणेपि श्रवणकीर्त-नादौ हरिश्चेन्न निविशेत तदाम्यासो न भवति । तेन जाता तनोरन्यपरता या स भगव-त्कृतप्रतिबन्धः । तदा भगवत्कृतप्रतिबन्धे अन्यसेवा महापुरुषादिसेवा व्यर्था निःफ-लेत्यर्थः । अपिना भगवत्सेवापि तथेति ज्ञेयम् । क्रियमाणेपि श्रवणादौ चेन्न हरिनिवेश-स्तदेत्यर्थः । पूर्वमेव ज्ञानादिमार्गप्रवृत्तौ तु नासुरत्विमिति बोध्यम् । नन्वासुरत्वे श्रवणादौ प्रवृत्तिरेव कथमित्यत आहुः । जीव इति । स जीव आसुरस्तस्यान्तःकरणं तु दैवमतः प्रवृत्तिरिति भावः । ननु तर्हि किमासुरेण कर्तव्यमित्याकांक्षायामाहुः तदा ज्ञानमार्गे-णेति । अन्तःकरणस्य दैवत्वे इत्यर्थः । अन्तःकरणस्यासुरत्वे तु संसारनिश्चयाच्छोकाभावं वक्ष्यन्तीति ज्ञेयम् । शोकाभावसाधककंसोपदिष्टज्ञानमार्गेणेत्यर्थः । विवेक इति । आद्यो बुद्ध्या त्याज्यः द्वितीये त्वासुरज्ञानमार्गेण स्थेयमिति द्वयोः प्रतिवन्धयोविवेकः इत्यर्थः ।

भगवत्कृतः श्रेदित्यारम्य विवेक इत्यन्तेनाकर्तव्यमित्यस्य विवरणं ज्ञेयम् । इत्थ-श्रोक्तत्रयाणामेवात्र वाधकत्वम् । अठौिककभोगस्य प्रथमे प्रवेशात्र वाधकत्वम् । भगव-त्कृतप्रतिवन्धेपि सामर्थ्यानुत्पाद एव न तु जातस्य बाधोतस्तस्यापि न बाधकत्वम् । प्रतिवन्धकत्वं तु भवत्येव । प्रतिवन्धो विसामग्रीतद्भेतुः, प्रतिवन्धक इत्यत्र विसामग्री-पदस्य सामग्रीताधात्यन्ताभावोभयवाचकत्वादिति बोध्यम् ।

अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद् गतिर्न हि । यथा वा तत्त्वनिर्धारो विवेकः साधनं मतम् ॥ ३॥ बाधकानां परित्यागो भोगेष्येकं तथापरम् । निःप्रत्यूहं महान् भोगः प्रथमे विदाते सदा ॥ ४॥

मूले श्लोकद्वययोजना । भगवतः सर्वथा सेवायां सामर्थ्यं अकर्तव्यं चेत् तदा गितः फलं न हि न भवतीत्यर्थः । ननु तदा तस्य किं साधनं शोकाभावायेत्यत आहुः यथा चेति । येनात्मतत्त्वनिर्धारो भवित तादशो विवेकः आत्मानात्मविवेकः शोकाभाव-साधनं मतमित्यर्थः । 'तस्माद्भद्रे स्वतनयान् मया व्यापादितानिष मानु शोचे'त्यत्र तस्य ज्ञानस्य शोकाभावहेतुत्वकथनान्मतमित्युक्तम्। भोगेप्येकिमिति। जात्मिप्रायेणैकवचनम्। अपरिमिति । न परमपरम्, हीनम्, बाधकत्वात्त्याज्यमित्यर्थः । ननु कथं न द्वितीयो बाधकस्तत्राहुः निःमत्यूहमिति । निर्विद्यम् । हेतुगर्भमिदम् । यतो निर्विद्यं यथा भवित तथा सिध्यति, अदृष्टादेवीधकत्वाभावात् । अतो महान् । एतादशो भोगः प्रथमे फले सेवोपयोगिदेहे सदा विशते, पूर्वमुत्तरं च सम्बद्धं भवतीत्यर्थः। पाठकमं दृष्ट्वा अलौकिकसामर्थ्ये प्राथम्यं मन्वानस्य अमनिरासाय टीकायां फलानां मध्य इत्युक्तम् । यस्य फलत्रयमिप भवित तस्य यत्प्रथमं फलं सेवोपयोगिदेह इत्यर्थः ॥ ३ ॥ ४ ॥

सविद्योलपो घातकः स्याद् बलादेतौ सदा मतौ। द्वितीये सर्वथा चिन्ता लाज्या संसारनिश्चयात्॥ ५॥

सविन्न इत्यत्र टीकायां सविन्नत्वादिति । अत्रापि सविन्नपदं हेतुगर्भम् । तथाचायमर्थः । घातको ठौकिकमोगः, यतः सविन्नः, अतोल्पः स्यादिति हेतोस्त्याज्य इति । एताविति । साधारणभगवत्कृतौ वठाद्वेतोः सदा प्रतिबन्धकौ मतौ । मनस इन्द्रियाणां चान्यपरतारूपाबुद्धेगमोगौ सामर्थ्यवाधकौ । नन्वन्यपरतारूपाविमौ तु कारणस्यैव वाधकौ । तनुजसेवैवानभ्यस्ता भवत्यतो विष्ठष्टत्वात् प्रतिबन्धनामकावेव जातावित्यर्थः । ज्ञानस्थित्यभाव इति । पूर्वोक्तासुरज्ञाने स्थित्यभावे । दितीय इतीति । दितीये भगवत्कृतप्रतिबन्धे जाते । मूठे संसारिनश्चयादिति । अत्र संसारपदं देहादिपरम्, तथा च 'विरोचनोक्तदेह एव महय्य' इत्यादिरूपनिश्चयादित्यर्थः ॥ ५॥

ननु सेवोपयोगिदेहस्य कथमधिकारत्वम्, अधिकारत्वे वा कथं फलत्वमित्यत आहुः

नन्वाच इति।

#### नन्वाचे दातृता नास्ति तृतीये वायकं गृहम्। अवद्येयं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोभ्रमः॥६॥

निवित कोमलामञ्जे । आद्ये सेवोपयोगिदेहरूपफले सित या भवित फल्ह्य-दातृता सा सेवोपयोगिदेहरूपाद्यफलाभावे नास्तीत्याद्यफलस्याधिकाररूपतेत्यर्थः । तथा च यस्याद्यफलमेव फलं तं प्रत्याद्यस्य फल्ल्वमेव । यस्य च पुनरग्रेपि सायुज्यादिफलं तं प्रति आद्यफलस्याधिकारत्वमेवेति भावः । एतेन फल्रत्रये तारतम्यमपि स्चितमिति बोध्यम् । टीकायां तदा सेवेति । आद्यफलाभावेत्यर्थः । मूले तृतीय इति । लौकिक-भोगरूपप्रतिबन्धके सित बाधकं गृहं सेवाप्रतिबन्धकं लौकिकभोगसञ्जकं भार्यादि त्याज्य-मिति शेषः। अवश्येयमिति । इयं प्रतिबन्धकत्रयी फल्रत्रयी च सदा निरन्तरं भाव्या विभावनीया । भावनया प्रतिबन्धककृतप्रतिबन्धनिवृत्तिभविष्यतीति भावः । सर्विमिति । ज्ञानादीनां साधनत्वं तत्साध्यमोक्षस्यैव फल्ल्विमिति मनोभ्रममात्रम् ॥ ६ ॥

नतु 'तथा निवेदने चिन्ता त्याज्या श्रीपुरुषोत्तमे ' इत्यनेनात्मनिवेदिनां प्रति-

वन्धकभयाभावात् किं निवर्तनेनेत्यत आहुः तदीयैरपीति ।

#### तदीयैरपि तत्कार्यं पुष्टौ नैव विलम्बयेत्। गुणक्षोभेपि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥

भगवदीयैरि पूर्वोक्तत्रयीद्वयविभावनेन प्रतिबन्धनिवर्तनं कार्यमेव । तत्र हेतुमाहुः पुष्टाविति। तथा सित पुष्टौ मर्यादांशत्यागे भगवान् विल्लम्बं न कुर्यादित्यर्थः । अन्यथा तु यद्यपि निवेदनपदार्थो न नश्यति तथाप्यलौकिकदेहप्राप्तौ विलम्बो भवत्येवेति। ननु गुण-श्चित्तक्षोभे भावनाया असम्भवात् कथं तिन्नवृत्तिरित्यत आहुः गुणक्षोभेपीति। सोप्येतेनैव निवर्तिष्यत इति भावः। ननु गुणक्षोभिनवृत्त्यर्थं हंसावतारेण एकादशस्कन्धे प्रकारान्तरमुक्तिमित्यत आहुः इति मे मितिरिति। मन्मितिसिद्धोयं प्रकारः। तथाच मर्यादापृष्टिः भेदेन व्यवस्थेति भावो द्रष्टव्यः॥ ७॥

नतु स प्रकारो भगवदुक्तः, अयं च पौरुष इति कथं तुल्यवलत्विमत्यत आहुः कुरुष्टिरिति।

कुरुष्टिरत्र वा काचिदुत्पचेत स वै भ्रमः ॥ ७॥ ॥ वाशब्दोनादरे । ममापि वाक्पतित्वादत्र मद्राक्ये पूर्वीक्ता अन्या वा काचित् कुरुष्टिः किमुत्पचेत ? नोत्पचेतेत्यर्थः । यदि चेदुत्पचेत तदा तस्य तादृशं ज्ञानं भ्रम एव ।

तद्बोधनार्थं नास्मत्प्रवृत्तिः, किन्तु 'सात्विका भगवद्भक्ता' इत्युक्तानां तादशामेव बोधना-र्थमेवास्मत्प्रवृत्तिरिति भावः ॥ ७॥ ॥

इतिश्रीविद्वलेशात्मजश्रीवस्त्रभकृतसेवाफलविवृतिः समाप्ता ।

# सेवाफलम्।

# श्रीपुरुषोत्तमकृतसेवाफलविवृतिप्रकाशसमेतम्।

प्रणम्य श्रीमदाचार्यचरणौ तत्कृपावलात् ।

सेवाफलोक्तिविवृतेर्विवृतिं वितनोत्ययम् ॥ १॥

अथ श्रीमदाचार्यचरणाः श्रुतिब्रह्मसूत्रगीताश्रीभागवततात्पर्यगोचरस्वसिद्धान्तस्य तनुवित्तजसेवात्मकस्य साधनस्य भगवत्प्रेमात्मकसेवासिद्धिपर्यन्ततां संक्षेपेण सिद्धान्त-मुक्तावल्यां बोधसौकर्यार्थं निरूप्य सेवाफलग्रन्थे तथैव तत्फलं निरूपियतुं प्रतिजानते याहरीत्यादि।

## यादशी सेवना प्रोक्ता तिसदी फलमुच्यते।

यादवी यत्प्रकारिका सेवना सेवा, ण्यासश्रन्थो युजिति युजन्तत्वाद्धारणा विनिगमनेत्यादिवत्स्रीत्वम् , प्रोक्ता सिद्धान्तमुक्तावत्यां व्युत्पादिता, तत्सिद्धौ तस्या-स्तत्रोक्तमानसीसेवासाधकतायां सत्यां फल्णं यत् प्राप्यत्वेन विवक्षितं तदुच्यत इत्यर्थः। अस्य ग्रन्थस्य संक्षिप्तत्वेन दुरूहत्वात् स्वयमेव गृह्णन्तो व्याकुर्वन्ति सेवायां फल-त्रयमित्यादि । अत्र सेवायामिति सत्यर्थया सप्तम्या साधनसाध्यरूपयोर्द्धयोरपि सेवयोः सत्ता विवक्षितेति वोध्यते । तेन साधनरूपाया आवर्तने तन्निर्वाहः, साध्यरूपायाश्च निरन्तरस्थैयं विवक्षितं भवतीति सूच्यते । फलज्ञधमित्यनेन मूले यादशीति सेवाविशे-पणेन यत्तदोर्नित्यसम्बन्धस्मारणात् फलंपि तादशमिति प्रकारबोधकं विशेषणं स्मायेते । तथा च तत्रोत्तममध्यमजघन्यभेदेन बाह्यमानस्थोरूयैविध्यस्य सिद्धत्वादत्रापि फलत्रय-मुच्यत इत्यर्थः। तर्हि किं तत्फलत्रयमित्यपेक्षायां टीकायां तत्स्वरूपं विभजन्ते अलीकिकः सामर्थ्यमित्यादि । तत्राठौकिकसामर्थ्यं नाम परत्राप्तिविवरणश्चत्युक्तभगवत्स्वरूपानुभवे 'प्रदीपवदावेश' इतिस्त्रोक्तरीतिकभगवदावेशजा योग्यता यया रसात्मकस्य भगवतः पूर्ण-स्वरूपानन्दानुभवः । श्रीदेवकीनन्दना अप्येवमाहुः । श्रीहरिरायास्तु भगवद्विरहानुभव-सामर्थ्यमित्याहुः । श्रीकल्याणरायास्तु भगवता सह गानादिसामर्थ्यं मुख्यानामिवेत्याहुः । चचागोपीशास्त्वलौकिकभजनानन्दानुभवे स्वरूपयोग्यतेत्याहुः। एतत्सर्वे भगवतो नाना-विधप्रवेशहेतुकत्वाद्भगवदिच्छायाश्च ज्ञातुमशक्यत्वादुपपन्नम् ।

सायुज्यं 'भक्तया मामभिजानाती'त्युक्तो भगवत्स्वरूपे लयः । चचा अप्येवम् , श्रीदेवकीनन्दनाश्च । श्रीहरिरायास्तु सह युनक्तीति सयुक् सयुजो भावः सायुज्यं संयोगा-नुभवसामर्थ्यमित्याहुः । श्रीकल्याणरायास्तु गोपानामिवेति विशेषमाहुः ।

सेवोपयोगिदेहोक्षरात्मको देहेन्द्रियासहीनः पुरुषस्त्रीपशुपक्षिवृक्षाद्याकृतिः संस्थानविशेषः । तदेतत् फलत्रयं त्रिविधसेवायां यथायथं बोध्यमित्यर्थः ।

नतु 'यथाऋतु'रिति श्रुतौ तत्ऋतुन्यायस्रोक्तत्वात् संन्यासनिर्णये 'भावना साधनं यत्र फलं चापि तथा भवे'दित्याचार्यैरिप तदंगीकाराच्यायत एवात्रापि तादशफलप्राप्तिसिद्धे-विशेषतस्तत्कथनस्य किं प्रयोजनिमत्याकांक्षायां तत्र हेतुं वदन्ति मूले अलीकिकस्य दाने हीत्यादिपादत्रयेण ।

अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः ॥ १॥ फलं वा ह्यधिकारो वा,

अत्र हिहेंतौ । चोवधारणे । यतो हेतोरलौकिकस्य सम्पद्याविभीवाधिकर-णोक्तरीतिकस्याक्षरात्मकविग्रहस्य दान एव आद्य आदौ भव उत्तमफठविषये विद्यमानो मनोरथः निश्चयशब्दोक्तकामचारात्मकः सिध्येत् । अदाने तु फलं वा हि निश्चयेन अधिकारो वा सिध्येदित्यनुषज्यते । तथा च ' ठोकवत्तु ठीठा कैवल्य'मिति न्यायेन भगवता अठौकिकस्य सम्पद्याविभीवस्त्रोक्तदेहस्य दाने एव तत्सम्बन्धिफठठाभान्न तत्कतु-न्यायमान्नेण पूर्वस्य सिद्धिरित्यतस्तन्निक्तपणित्यर्थः । वाद्वयमनादरे । तेन तत्कतुन्यायेन कदाचित् तद्वयं भवतीति बोधितम् ।

नन्वधिकारस्य कार्यान्तरयोग्यतारूपत्वात् तस्य च साधनदशायामपि सन्वात् कथं फलत्वमित्यत आहुः ।

#### न कालोत्रनियामकः ॥ १॥ ॥ इति ।

अत्रेत्यधिकारे । तथा च कालिनयम्यत्वाभावेनानावृत्त्या नित्यत्वादस्यापि फलत्वं निःप्रत्यूहमित्यर्थः । एतत्रये एकं दानहेतुकमन्यद्वयमपि भगवदनुप्रहैकहेतुकम् । मर्यादा-मार्गे निर्गुणाक्षरिवद्या तादशतत्प्राप्तेः सगुणया सन्मनोमयदहरादिविद्यया च 'जक्षन् कीडन् रममाण'इत्यादिनोक्तेश्वर्यपर्यन्तप्राप्तेरेव श्रावणात् ततोधिकस्य सेवोपयोगिदेहादे-स्तत्र केवलया भक्तिरहितमर्यादया वक्तुमशक्यत्वात् । तया तदुपगमे 'यमेवेष ' इत्यादिश्रुते 'भक्तयाहमेकया प्राह्य ' इत्यादिस्मृतेश्व विरोधस्य दुष्परिहरत्वाच । अतस्तत्रत्रयमत्रोन्च्यत इति भावः । अत्राद्यस्य दानेन सिद्धौ 'रुद्रादीनां वचः श्रुत्वे'त्यादिकृष्णोपनिषन्मत्रा बृहद्वामनीयकथा 'संकल्पो विदितः साध्व्यः ' इति कुमारिकाः प्रति भगवद्वाक्यं प्रमाण-त्वेन बोध्यम् । द्वितीये च 'नैकात्मतां म ' इत्यारम्य 'गतिमण्वीं प्रयुक्त ' इत्यन्तं कपिल-

वाक्यम् । तृतीये च ' को वामिहैत्य भगवत्परिचर्ययोचै'रिति जयविजयौ प्रति सनकादि-वाक्यं ज्ञेयम् । तयोः पातस्तु भगविदच्छात एवेति तत्रैव निबन्धे प्रतिपादितमिति न कश्चित्सन्देहः ॥ १॥ ॥

ननु भवत्वेवमनुग्रहत्रैविध्यात् फल्रिविध्यम्, तथापि 'नित्यं हरौ विद्धत' इति वाक्ये कामकोधादीनामपि भगवति नित्यं विधाने तन्मयत्वस्योक्तत्वात् तन्मयत्वे च सायुज्यस्यैव युक्तत्वात् सिद्धान्तमुक्तावल्याम'प्युभयोस्तु क्रमेणैव पूर्वोक्तेव फल्रिध्यती' त्यनेन मानस्या एव फल्रत्वेनोक्तत्वात् तयापि तन्मयतायाः सिद्धौ तस्यैव युक्तत्वात्कथं तदभावो येन तृतीयं फल्रमित्यत आहुः ।

## उद्देगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा स्यादिति।

सेवायां कियमाणायामिति शेषः । किं तावतेत्याकांक्षायां तेषां खरूपं टीकाया विवृण्वन्ति सेवायां प्रतिवन्ध इत्यादि । प्रतिवन्धो नाम विसामग्री तज्जनकः प्रतिवन्धकः । तदत्रोद्देगादित्रयम् । तत्रोद्देगो नाम उच्चैभयं चठनं वा । ओविजी भयच्छन्योः । तदत्र सेवायां कियमाणायां दुष्टादिभ्यो मनसो भयं वा पापादिना बुद्धेश्वाञ्चल्यं वा । अत्र द्वितीयमदृष्टजन्यम् । एतदुभयमप्यान्तरमतो द्विविधोप्युद्देगो बाह्यसेवाफठरूपाया मानसीतत्समानाधिकरणविरुद्धसामग्रीरूपस्तत्प्रतिवन्धकः । प्रतिवन्धो नाम तह्यक्षीकृत्य वा तत्प्रतिकृत्वो वा निग्रहः । प्रतिर्ठक्षणे प्रातिकृत्ये वा । वन्ध वन्धने । सोत्र सेवायां रुचौ सत्यामपि शरीरादिसामर्थ्ये सत्यपि सेवाकरणकाले लौकिकवैदिककायिकादिव्यापाररूपो सत्यामपि शरीरादिसामर्थ्ये सत्यपि सेवाकरणकाले लौकिकवैदिककायिकादिव्यापाररूपो वाह्यसेवासामानाधिकरण्यात् तद्विरुद्धसांमय्यात्मकस्तत्स्वरूपप्रतिवन्धकः कादाचित्कः । भोगो नाम सुखदुःखसाक्षात्कारोभ्यवहाररूपः प्रसिद्धो देहेन्द्रियोभयनिष्ठत्वादुभय-विधसेवाविसामग्रीरूपो बलिष्ठः स्वभावतः प्राप्तः । तथा च तेषां सेवाविरुद्धकायिकवाचिक-मानसिकसामय्युत्पादकत्वेन मानस्या जघन्यत्वापादनात् तया तन्मयताया असिद्धौ सुखेन तृतीयस्य फलस्य सिद्धिरित्यर्थः ।

ननु भवत्वेवं तथापि यदत्र मुख्यं फलं तत्तु दानैकसाध्यमित्युक्तम् । दानं तु पूर्वं ज्ञातुमशक्यम् । तथा सित स्वतःपुरुषार्थत्वेन सेवाकरणे मम किं फलं भविष्यतीति सन्देहः कथं निवर्तेतेत्यत आहुः ।

तु बाधकमकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद्गतिर्न हि यथा वा इति।

तुः शंकानिरासे । बाधकं पूर्वोक्तं त्रयमकर्त्वच्यं भगवतः सर्वथा चेत् तदा हि निश्चयेन गतिने, प्राणानां देहादुत्कमणं न । मनसो वा भगवद्भ्यतिरिक्ते गतिने, किन्तु 'वाङ्मनिस दर्शनाच्छब्दाचे'त्यधिकरणोक्तन्यायेन भगवत्येव ठयः। 'ता नाविद'न्नि-

९ विसामम्युत्पादकत्वान् प्रतिबन्धकत्वमिति पाठः ।

त्युक्तरीत्या भगवदेकतानत्वं हि निश्चयेन । एतेन मुख्यफलभवनविषयकसन्देहनिवृत्ति रित्यर्थः । यथावेति भिन्नं वाक्यम् । अत्रापि वाधकं भगवतः अकर्तव्यं चेदि त्यन्वेति । तथा च यथा येन प्रकारेण सेवा, यत्तदोर्नित्यसम्बन्धात्तथा तेन प्रकारेण वाधकं भगवतोकर्तव्यं चेत्तदा, वा फले विकल्पः, सेवा मध्यमा चेन्मध्यमम्, जघन्या चेज्रघन्तं फलमित्येवं सन्देहनिवृत्तिरित्यर्थः । अथवा । नतु सेवा हि भिक्तमार्गीयं साधनम् । भिक्तमार्गश्चानुप्रहेकलभ्यः पृष्टिप्रवाहमर्यादायां स्थापितः, निबन्धं च 'सर्वथा चेद्धरिकृपा न भविष्यति यस्य हि । तस्य सर्वमशक्यं हि मार्गेसिन् सुतरामपी'त्यनेन । एवं सत्यस्मिन् मार्गे प्रतिबन्ध एव कथं येन फलत्रैविध्यमित्यत आहुः तु बाधकमित्यारभ्य यथा चेत्यन्तन् । अत्र त्रीणि वाक्यानि, तेषु त्रिष्विप वाधकपदं चेत्पदं चान्वेति । तथा च वाधकं पूर्वोक्तं भगवतः अकर्तव्यं चेत्तदा प्रतिबन्धस्याभावाद्गतिर्मध्यमं फलं भवति। बाधकं सर्वथा चेत्तदा न हि निश्चयेन सेवाफलमेव न । बाधकं यथा तथा चेत्तदा वा विकल्पः । तथा चैवं भगविद्च्छातस्त्रैविध्यमित्यर्थः ।

तर्हि विकल्पे किं कार्यमित्यत आहुः।

अतत्त्वनिर्घारोऽविवेकः साधनं मतम् ॥ ३॥ वाधकानां परित्याग, इति ।

अत्रोक्तवाक्यद्वयस्य त्रयस्य वाऽसन्दिग्धत्वाद्तत्त्विभिधार इत्यादिकं व्याकुर्वन्ति। त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इति । त्रयाणां पूर्वोक्तानां वाधकानां यत्साधनमतत्त्वनिर्धाराविवेकक्षपं तस्य परित्यागः सर्वथा त्यागः कर्तव्यः । तत्प्रतियोगि-मृततत्त्वनिर्धारविवेकयोरभ्यासेन तयोः प्रागभावानिवृत्तिः सम्पादनीया, ध्वंसो वा। तथा च नवीनतदुत्पादकसाधनत्यागे यथा भोजनपरित्यागे पूर्वाजीर्णस्य निवृत्तिः भाविनश्चानुत्पत्ति-स्तथा तत्त्वनिर्धारे जाते बुद्धिदोषक्षपस्योद्वेगस्य निवृत्त्या विवेके च जाते प्रतिबन्धभोग-योनिवृत्त्या तयोनिःशेषनाशः सम्पादनीय इत्यर्थः ।

नतु वाधकत्यागे कर्तन्ये भोगत्याग आगतः, तथाकृते शरीरिश्यतेर्वलादेश्यासम्भवात् सेवाया एवासिद्धिः, प्रतिबन्धस्य चाद्दष्टजन्यत्वात् तत्त्यागस्याशक्यत्विमिति सेवासिद्धिरेव दुर्घटेत्याशंकायां तदर्थं विभागमाहुः भोगेपीत्यादि ।

#### भोगेप्येकं तथा परम्। निःप्रत्यूहं महान् भोगः प्रथमे विद्यते सदा॥ ४॥

अपि समुचये । भोगे, अपि शब्दात् प्रतिबन्धे, एकं परित्याज्यमिति शेषः । तथेति वैधम्ये दृष्टान्तः । यथा भोगप्रतिबन्धयोरेकं परित्याज्यं तथा परं द्वितीयं निःप्रत्युहं विष्ठशुन्यम् । भोगस्य निःप्रत्युहत्वे हेतुर्महान् भोगः प्रथमे विद्यात इति । प्रतिबन्धस्य तथात्वे हेतुः सदेति । तदेतत् सर्वं मन्दादेर्द्धव्करं दुर्ज्ञेयं चेति तदर्थं गृह्णन्तो व्याकुर्वन्तः प्रतिलोमक्रममादाय प्रथमतो मोगं विभजन्ते भोग इत्यादि । भोग उक्तरूपो द्विप्रकारकः । तयोर्मध्ये लोकासक्तिजन्मा सार्वदिकत्वेन वलवद्वाधकत्वादवश्यं त्यक्तव्य एवेत्यर्थः । ततो न्यूनं प्रतिवन्धं विभजन्ते प्रतिवन्धोपीत्यादि । तस्य कादाचित्कत्वेन स्वल्पत्वात् पूर्व तत्त्यागप्रकारमाहुः तत्रेत्यादि । तयोः प्रतिबन्धयोर्भध्ये आद्यः साधा-रणः बुद्ध्या उपायचातुर्येण त्याज्यः। यद्यपि तत्त्वनिर्धारविवेकौ पूर्व प्रतिबन्ध-विघातकत्वेन सूचितौ तथापि न तावन्मात्रेण निवृत्तिः, किन्तु बुद्धिरपि तत्सहकारित्वेना-पेक्षिता । अतस्तया त्याच्य इत्यर्थः । ननु भवत्वेवं तथाप्यलौकिकभोगात्यागे किं बीज-मित्याकांक्षायां तत्र वीजमाहुः अलौकिक इत्यादि । तुः शंकानिरासे । अलौकिको भगवद्त्तप्रसादत्वेन कियमाणों भोगः फलानां मध्ये प्रथमे आद्यमनोर्यात्मके प्रवेदां प्रामोत्यतो निःप्रत्यृहत्वान्न त्याज्य इत्यर्थः । अयमेव हेतुर्मूले महानिति पदेनोक्तो बोध्यः । द्वितीयप्रतिबन्धस्य निःप्रत्यृहत्वे यो हेतुः सदा पदेनोक्तस्तं व्युत्पादयन्ति भगवत्कृत इत्यादि । सेवायां स्वस्य रुचेः सामग्रीसम्पत्तेश्च सत्त्वेपि यदा पुनः पुनस्त-द्विघटनेन तन्निर्वोहाभावः सेवायामरुच्यादिर्वा स भगवत्कृतप्रतिबन्धः । तत्रैव हि स्वस्या-न्येषां च 'दैवमत्र विघातक'मिति बुद्धिरुदेति । ताद्यः स चेद्भवेत् तदा भगवान् फलं पूर्वोक्तं त्रिविधमपि सेवाफलं न दास्यतीति मन्तव्यम् । तेन सेवाप्रतिबन्धवता युक्तिभिर्विचारणीयम् । तदान्येषां गुर्वादीनां सेवां चेत्तदर्थं कुर्यात्तदा सापि व्यर्था । एतत्फलरूपार्थविरहितेति मन्तव्यमिति पूर्वेण सम्बन्धः । तदायं जीव ' एवं पत्रविधं लिंग'मिति चतुर्थस्कन्धवाक्योक्तश्चेतनायुक्तसंघात आसुर इति निर्धारः कार्य इति प्रायपाठादायाति । तदा ज्ञानमार्गेण स्वात्मनि प्रपत्रे चाक्षरत्रह्मत्वभावनपरेणास्थूठादि-सदाद्यपासनपरेण वा स्थातव्यं शोकाभावाय । आत्मज्ञानस्य शोकनाशकत्वश्रावणात्तथा स्थितौ तस्मिन् संघाते निवृत्ते एतस्याक्षरसायुज्यं वा तत्र स्थितिर्वा भवतीति विवेकः सेवाफठात् पृथकरणमित्यर्थः ।

अत्रैतद्धन्यदर्शनेन ममेदं प्रतिभाति ! आसुरजीवा हि पुष्टिप्रबाहमर्यादायां 'जीवास्ते ह्यासुराः सर्वे प्रवृत्तिं चेति वर्णितां इत्युक्तलक्षणका अज्ञदुर्ज्ञभेदेन द्विविधा निरूपिताः । ते तु नोपदेशाहीः । 'सात्त्विका भगवद्धक्ता ये मुक्ताविधकारिणः । भवान्तसम्भवा दैवात् तेषामर्थे निरूप्यतं इति प्रतिज्ञावाक्येन तथा निश्चयात् । अतःपरं 'प्रवाहेपि समागत्य पुष्टिस्थस्तैन युज्यते । सोपि तैस्तत्कुले जातः कर्मणा जायते यतं इत्युक्तोवशिष्यते । यथा अलीखानादिः । अतस्तादशं तद्देश्यं प्रति वायमुपदेश इति ॥ ४ ॥

एवमलौकिकभोगभगवत्कृतप्रतिबन्धयोस्त्यागानईत्वे बीजं व्याख्याय साधारण-प्रतिबन्धलौकिकभोगयोस्त्याज्यत्वे बीजं वक्तुमवतारयन्ति ।

#### सविद्योल्पो घातकः स्याद् बलादेतौ सदा मतौ। द्वितीये सर्वथा चिन्ता लाज्या संसारनिश्चयात्॥ ५॥

साधारण इत्यादि । कथिमिति हेर्तुक्षपत्रकारबोधकम् । तथा चैतयोस्त्रक्त व्यताप्रयोजकः प्रकारः क इत्यर्थः । अन्यथा त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इति पूर्व प्रन्यविरोध आपद्येतेति । व्याकुर्वन्ति सविघ्नत्वादित्यादि । कालादिकृतविघ्नसाहित्यात् सक्ष्पतः साधनतः फलतश्चाल्पत्वात् तथेत्यर्थः । एवं भोगे त्याज्यत्वबीजद्वये व्याख्याते शिष्टो धातकत्वक्षपो हेतुः साधारणप्रतिवन्धनिष्ठ इत्यर्थोदेव वोधितम् ।

नतु प्रतिबन्धकत्यागप्रकारस्य पूर्वमुक्तत्वात्युनस्तत्कथनस्य किं प्रयोजनमत् आहुः खलादेताविति । व्याकुर्वन्ति एतावित्यादि । यत एतौ लौकिकभोगसाधारणप्रतिबन्धौ सदा क्षणे क्षणे प्रतिबन्धकावतो बुद्ध्या उपायचातुर्येण बलाद् दृ दृ द्वात् त्याज्यौ । यथाधिकं भुक्तं चेन्ममेदानीन्तना सेवा गता, मया गानाद्यासक्तया जागरः कृतश्चेदिदानीं निद्रायाति, तस्मादेवं न विधेयमित्येवं बुद्ध्योपायचातुर्येण सर्वथा त्यक्तव्यावित्येतद्र्यं पुनः कथनमित्यर्थः । द्वितीये सर्वथेति व्याकुर्वन्ति । द्वितीय इतायावित्येतद्र्यं पुनः कथनमित्यर्थः । द्वितीये सर्वथेति व्याकुर्वन्ति । द्वितीय इतायावित्येतद्र्यं पुनः कथनमित्यर्थः । द्वितीय इति शंकानिरासायेतदुक्तम् । नतु भगवत्कृते प्रतिबन्धे यादशी स्थितिरपेक्षिता सा तु पूर्वं विवृत्तेवेति पुनस्तदुक्तेः किं प्रयोजनमत् आहुः ज्ञानेत्यादि । तथा च पूर्वोक्तादिप यो हीनः सिद्धान्तमुक्तावत्यां भक्तयभावे त्वि'ति कारिकयोक्तस्तस्य संसारेत्यन्ताभिनिवेशनिवृत्त्यर्थमिदमित्यर्थः ॥ ५॥

नजु पूर्वमुद्देगादित्रयं ससाधनं त्याज्यत्वेनोक्त्वाग्रे तत् त्याज्यत्वात्याज्यत्वविभागं च कृत्वा पश्चाह्रयोरेवावस्यं त्याज्यत्वं यन्निक्पितं न तूद्देगस्यापि, तत् कुत इत्याकांक्षायामाहुः ।

#### न त्वाचे दातृता नास्तीति,

अत्र प्राञ्चः पाठं द्विधांगीकुर्वन्ति केचिन्नन्वित । केचिन्न न त्वेति । तत्रापि न इति भिन्नं पदं निश्चयार्थकमिति मम प्रतिभाति । आद्ये उद्वेगे । तुः शंकानिरासे । न निश्चयन वा न, चिन्ता फलसाधनविषयिणीं न त्याच्या । तत्र हेतुः । दातृता नास्तीति । अदातृता नास्तीति वा । तदेतद्व्याकुर्वन्ति । आद्यफलेत्यादि । आद्यं यत् फलमलौकिकसामर्थ्यक्त्पं, तस्याभावे अप्राप्तो, भगवतो दातृत्वं नास्ति, तदा तस्मिन् दानसमये सेवा अनाधिदैविकी ।

उद्देगो हि मानसो, मानस्या एव विरुद्धसामग्रीजनकः, सा दानसमये 'चेतस्त-त्प्रवणं' 'ता नाविदन्' इतिवद्भगवति लीनं न करोति, तेन सा सेवा अनाधिदैवि-कीत्युक्तं भवति । अत उद्देगे तिन्नवृत्त्यर्था चिन्ता भगवद्भावनरूपा न त्याज्या, किन्तु

१ त्यागहेतुरूपेति पाटः ।

सदा कर्तव्येव । द्वितीयपक्षे उद्देगेन कृत्वा फठाभावे मुख्यफठाप्राप्तौ भगवतोऽदातृत्वं नास्ति किन्तु तदोद्देगदशायां सेवानाधिदैविकीत्युक्तं भवति । अतस्तस्या आधिदैविकीत्व-सम्पादनायोद्देगनिवृत्त्यर्था चिन्ता न त्याच्या किन्तु कार्येव । तथा चोद्देगस्य मुख्य-फलातिरिक्तफलाप्रतिबन्धकत्वाद् मुख्यफलस्य केवलं दानमात्रसाध्यत्वाद् दित्सायाश्र 'अनिच्छतो गतिमण्वीं प्रयुंक्त' इतिवाक्येन 'किहिंचित् स्म न भक्तियोग'मिति वाक्येन च ज्ञातुमशक्यत्वान्नोक्तमित्यर्थः । अत्रानाधिदैविकीत्युक्तं भवतीति कथनेन सेवाया अनाधिदैविकीत्वसम्पादकत्वरूपमुद्वेगत्याज्यताबीजमप्युक्तं ज्ञेयम् ।

ननु तत्त्वनिर्धारविवेकाभ्यां प्रतिबन्धत्यागे यतमानस्यापि त्रयाणां त्याज्यबीजं जान-

तोपि यदा न प्रतिबन्धनिवृत्तिः तदानेन किं कार्यमित्यत आहुः।

#### तृतीये बाधकं गृहमिति।

तदेतद्विवृण्वन्ति भोगाभाव इत्यादि । उद्विगः साधारणप्रतिबद्धोपि निरुपि यथाकथञ्चन भक्तिमान् सेवेत तदापि तृतीयं फलं भक्तिमत्त्वाद्भवति तस्मिन्नपि भोगो लौकिकः प्रतिबन्धं करोति । अतस्तृतीये भोगरूपे प्रतिबन्धेऽशक्यत्यागे सति भगवता गृहत्याग एवानेन प्रकारेण बोध्यत इत्यनुसन्धाय बाधकभूतं गृहं त्याच्यम् । यतो भोगाभावस्तदैव सिध्यति यदा गृहपरित्यागः। तथा च तदानीमयमेवोपायो नेतर इत्यर्थः । अयं त्यागो न भक्तिमार्गीयसंन्यासरूपः, अधिकाराभावात्, किन्तु 'तादश-स्यापि सततं गेहस्थानं विनाशन'मित्यादि भक्तिवर्धिन्युक्तभक्तिसाधनसम्पादनार्थ इति ज्ञातच्यम् । एवमत्र यावान् कठिनांशः सोत्र स्वयं व्याख्यातः ।

अतः परं य एवं गृहत्यागमपि न कर्तुं शक्तुयात् तदर्थं मूले उपायमुपदिशन्ति ।

अवर्येयं सदा भाव्येतादि।

इयं फलत्रयी प्रतिबन्धकत्रयी च अवद्या, यथाययं भगवदनुप्रहैकलभ्यत्वा-द्भगवद्विचारमात्रसाध्यत्वाच अवद्या, न स्वकृतसाधनाद्यायत्ता । अतः सदा भाव्या प्रतिबन्धोपस्थिताववश्यत्वेनैव खदैन्याय तदा तदा विचारणीया । अत्र सदापदेनेदमेव बोध्यते, न तु कालनैरन्तर्यम् । 'निवेदनं तु स्मर्तव्यं सर्वदे'त्यादीनां विरोधापत्तेः ।

### सर्वमन्यन्मनोभ्रमः॥६॥

फलस्य स्वकृतसाधनायत्तत्वभावनं प्रतिबन्धस्य स्वकृतसाधनान्तरनाश्यत्वभावनं च मनोभ्रमश्चित्तवाहिर्मुख्यसम्पादकं चाञ्चल्यमात्रम्, भगवदिच्छां विना कथमपि केनापि किञ्चिदिप कर्तुमशक्यत्वात्। 'एष उ एव साधु कर्म कारयती'त्यादिश्रुत्या तथा बोधनात्। 'अनन्याश्चिन्तयन्तो मा'मिति वाक्ये तादृशां योगक्षेमवहनस्य स्वकर्तव्यताया उक्तत्वादत्र प्रतिवन्धनिवृत्त्यादियोगक्षेमस्यापि भगवतैव कर्तव्यत्वादेकादशस्य विंशेध्याये 'जातश्रद्धो मत्कथासु निर्विण्णः सर्वकर्मसु । वेद दुःखात्मकान् कामान् पित्यागेप्यनीश्वरः ॥ ततो भजेत मां भत्तया श्रद्धालुईढिनिश्चयः । जुषमाणश्च तान् कामान् दुःखोदकांश्च गईय'न्नि-त्यन्तेन तथा करणस्याज्ञापनाच ॥ ६ ॥

नतु यद्येवं तदा भावनस्यापि किं प्रयोजनम् । नहि जीवकृतया भावनया सत्य-संकल्पो भगवान् स्वविचारितादन्यथा किमपि करोति । तथा सति किं भावनोपदेशेनेत्यत आहुः तदीयैरपीत्यादि ।

तदीयैरिप तत् कार्यं पृष्टौ नैव विलम्बयेत्।

एते हि तदीयाः, सर्वसमर्पणात् सर्वप्रकारेण भगवत एव भावनाच भगवदीयाः, तैरपि तदुक्तं भावनं कार्यम् । तत्र हेतुः । पुष्टौ अनुग्रहविषये, भगवान्नैव विलम्बयेत् । एतत्कृत्या विलम्बं न कारयेत्, न कुर्याद्वा । रामो राज्यमचीकरदितिवत् स्वार्थे णिच्। तथा च पुष्टिमर्यादायां स्वयमेव साधनानामुपदेशादस्मात् साधनद्वारा वोहिधीर्षति, तानि विना वा न वेति न ज्ञातुं शक्यते, अतो विलम्बाभावायायमुपदेश इत्यर्थः ।

नतु ' सत्त्वं रजस्तम इति गुणा जीवस्य नैव मे । चित्तजा यैस्तु भूतानां सजमानो निबध्यत' इत्येकादशस्कन्धे भगवद्वाक्यात् चित्तजा गुणाः कालकर्मस्वभाववशात् क्षुभ्य-

माणाः प्रतिबधन्त्येव तदा किं कार्यमित्यत आहुः गुणक्षोभेपीत्यादि ।

#### गुणक्षोभेषि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥

गुणक्षोभोपि परंपरया भगवदिच्छाधीन इति तत्रापि एतदेव भगवत्कृतं विलम्बन-मेव कारणत्वेन द्रष्टव्यम् । इति मे मितिः । इदमस्माभिरेवोच्यते । अत्र नान्यस्य सम्मतिरित्यर्थः ॥ ७ ॥

तत्र हेतुः कुसृष्टिरित्यादि ।

कुस्ष्टिरत्र वा काचिदुत्पद्येत स वै भ्रमः॥ ॥॥॥

शास्त्रे तद्र्यं साधनान्तरोपदेशदर्शनाद्विरुद्धयुक्तिसृष्टिरत्र वा विकल्पेनोत्पद्येत, परं स विकल्पोधिकारभेदानवधानाद् वै निश्चयेन अमः । भगवता 'दैवी ह्येषा गुणमयी मम माया दुरत्यया । मामेव ये प्रपद्यन्ते मायामेतां तरन्ति त' इति गुणमूलनिवृत्तये स्वप्रपत्ति-मात्रस्येव साधनस्योक्तत्वात् । साधनान्तरकरणे च निःशेषतन्निवृत्त्यभावात् । भगवत्कृत-विलम्बभावने तु भगवानेव शरणिमति बुद्धचुत्पत्तेः । अतोस्माभिरिदं भगवद्भिप्रेतमेवोच्यत इति तथेत्यर्थः ॥ ७॥ ॥

इति तत्त्रेरणप्राप्तबुद्धिस्तु पुरुषोत्तमः । सेवाफलोक्तिविवृतेर्विवृतिं चैवमुजगौ ॥ १ ॥

इतिश्रीमद्वल्लभाचार्यचरणैकतानश्रीपीताम्बरात्मज्स्य श्रीपुरुषोत्तमस्य कृतौ सेवाफलविवृतिप्रकाशः सम्पूर्णः ॥

# सेवाफलम्।

#### विवृतिविवरणसमेतम्।

नत्वा श्रीवछभाचार्यान् विद्वलेशान् निजान् गुरून् । सेवाफलस्य विवृतिव्याख्यानं वितनोम्यहम् ॥ १॥

अथ दैवोद्धारप्रयत्नात्मानः श्रीमदाचार्या निजानां सुखेन सिद्धान्तमुक्तावल्युक्त-सेवायाः सिद्धये तत्फलप्रतिवन्धसाधनानि निरूपयन्तः प्रतिज्ञां कुर्वन्ति याददाी सेव-नेति । एतद्धन्यस्यातिसंक्षिप्तत्वेन दुर्वोध्यत्वात् स्वयमेव विवृतिं रचयन्तः सेवाया निजग्रन्थेषु फल्लांगीकारेण तत्फलेष्वन्येषुच्यमानेषु सेवायाः साधनतामाशंक्य साधनताभ्रमं वारयन्तः फल्नामान्याद्धः सेवायामिति ।

यादशी सेवना प्रोक्ता तिसद्धौ फलमुच्यते। अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः॥१॥

सेवायां फलत्रथम्, अलोकिकसामर्थ्यम्, सायुज्यम्, सेवोपयो-गिदेहो वैकुण्ठादिषु । सर्वत्र साधनान्ते फलम् । फले लब्धे साधनलागः । अत्र सेवासाधकसेवायां कियमाणायामित्युक्तया न तद्भमस्यावकाशः । यादशी सिद्धान्तमुक्ता-वल्यां कथिता मानसी सेवा, तात्सिद्धौ मानसीत्वे सिद्धे, तस्यां यत्फलत्रयमलौकिकादि, तदुच्यते । आद्यफलस्यालौकिकसामर्थ्यस्य प्रभुणा दाने कृते, चकारात्तदेहेन्द्रियादिषु स्वरूपे स्थापिते, आदौ उत्तमफले जातो मनोरथः सिध्येत्, तस्यादाने फलं सायुज्यं वा सिध्येत्, अधिकारः सेवोपयोगिदेहो वा सिध्येदित्यग्रिमेणान्वयः । हि युक्तोयमर्थः । अत्र द्वौ वाशब्दौ पूर्वफलतुल्यत्ववोधको ॥ १॥

फलं वा ह्यधिकारो वा न कालोत्र नियामकः । उद्देगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा स्यात्तु बाधकम् ॥ २ ॥

सेवायां प्रतिवन्धकत्रयम्, उद्येगः प्रतिवन्धो वा भोगो वा।
फलिति। आद्यफलमनियतम्, परमानुग्रहैकलभ्यत्वात्। एवं चाद्यस्य दानैकहेतुत्वम्।
फलद्वयस्य साधारणानुग्रहहेतुत्वम्। नन्विधिकारस्य सेवापूर्वकाले स्थितत्वात्कथं फल्ट्विमिस्यत् आहुः न काल इति। अस्मिन्निधिकारे सत्ययुगादिरूपः कालो नियामको न । अतः कालानियम्यत्वात्फलताधिकारस्य। एवं सोपपत्तिकं फल्ट्र्यमुक्त्वा प्रतिवन्धकत्रयमाहुः मूले उद्येग इति, विवृतौ सेवायामिति। उद्धिको वेगः भयम्, अपराधादिना मन-श्राह्यत्यं वा पापादिना। स च सेवाऽरुचिसम्पादनेन वाधकः। प्रतिबन्धश्च सेवायां रुचौ सत्यामपि तत्समये ठौकिकवैदिककायिकादिकार्यासक्तिरूपः । स च तत्समयरोधनेन बाघकः । भोगश्च शरीरवृत्त्यनुसारेणाभ्यवहारशयनादिरूपः । सोपि पूर्ववद्वाधकः ॥ २ ॥

नतु फलानामनुग्रहलभ्यतयानुग्रहस्य च भगवदिच्छाधीनत्वात्सेवायां क्रियमा-णायां मम फलं भविष्यति न वेति सन्देहः कथमपेयादतस्तन्निवारणाय तु वाधकमित्या-रम्य यथा वेत्यन्तमाहुः।

> अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद्गतिर्न हि । यथा वाऽतत्त्वनिर्धारोऽविवेकः साधनं मतम् ॥ ३॥ वाधकानां परित्यागः,

त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्यः । भगवतो वाधकत्रयं न करणीयं चेत् तर्हि मनस अन्यत्र गमनं न, फलं तु यथा वा । येन प्रकारेण सेवा तथा तेन प्रकारेण फलमिति सन्देहाभावः । यद्वा भक्तिमार्गो भगवदनुग्रहलभ्यः । तस्मिन् कथं प्रतिबन्धक-त्रयमित्यतस्तु वाधकमित्यादि यथा वेत्यन्तमाहुः । वाक्यत्रयमत्र । वाधकं पूर्वीक्तं भगवतोकर्तव्यं चेत्तदा गतिर्नाम सेवायां सायुज्यम् ॥ १ ॥ बाधकं चेत् सर्वथा तदा न हि फलाभाव इत्यर्थः ॥ २ ॥ यत्तदोर्नित्यसम्बन्धाद्यथा बाधकं तथा चेत्तदा वा नाम फले विकल्पः ॥ ३ ॥ तथा चैवं भगविदच्छयानुग्रहस्य त्रैविध्यात् फले त्रैविध्यम् । तथा च यस जीवस यादशोधिकारः स तादशीं सेवां करिष्यति, तस्य स्वाधिकारयोग्यं फलं च भविष्यतीति सन्देहाभावः। एवं फलविकल्पे प्राप्ते किं कार्यमत आहुः अतत्व-निर्धार इसारभ्य वाधकानां परित्याग इसन्तम्। विवृतौ च्रयाणामिति। त्रयाणामुद्रेगादीनां साधनस्यातत्त्वनिर्धारस्याविवेकस्य च तत्त्वनिर्धारस्य विवेकयोरभ्यासेन सर्वतस्त्यागः कर्तव्यः । नतु तत्त्वनिर्धारविवेकौ किंरूपौ? तथा हि, तस्य लोकवेदप्रसिद्धस्य पुरुषोत्तमस्य भावस्तत्त्वम् , तस्य निर्धरणं निर्धारः । 'सर्वं खिलवदं ब्रह्म,' 'स हैतावानास,' 'अखण्डं कृष्णव'दित्यादिभिः सर्वत्र भगवद्भावनम् । विवेकस्तु 'हरिः सर्व निजेच्छातः करिष्यती'ति सर्वत्र भगवत्कृतिः । ननु वाधकानां मध्ये भोगस्यापि त्यागे जाते तं विना शरीरिक्षतेरसम्भवात् सेवाया असिद्धिमाशङ्का त्यागे व्यवस्थामाहुः भोगेपीति ।

> भोगेप्येकं तथा परम् । निःप्रत्यूहं महान् भोगः प्रथमे विदाते सदा ॥ ४ ॥

भोगो हि द्विविधः, लौकिकोऽलौकिकश्च। तत्र लौकिकस्त्याज्य एव ।प्रतिबन्धोपि द्विविधः, साधारणो भगवत्कृतश्चेति । तत्राद्यो बुद्ध्या त्याज्यः । अलौकिकभोगस्तु फलानां मध्ये प्रथमे प्रविद्याति । भगवत्कृ-तश्चेत्प्रतिबन्धस्तदा भगवान्फलं न दास्प्रतीति मन्तव्यम् । तदान्य-सेवापि व्यर्था। तदासुरोयं जीव इति निर्धारः। तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यं

शोकाभावायेति विवेकः । भोगप्रतिवन्धयोरेकैकं परित्याज्यम् । अपिशब्देन प्रतिबन्धस्य ग्रहणम् । तथा परं द्वितीयं निष्प्रत्यूहं विघरहितम् , तत्र हेतुः, महान्भोगः । एवं प्रतिबन्धरूपं वस्त्विप निष्प्रत्यूहम् । तत्र हेतुः, सदेति । एतत्सर्वं मनिस कृत्वा विवृतौ तात्पर्यमाहुः सूचिकटाहन्यायेन् । पूर्वं भोगद्वैविष्यमाहुः भोग इति । ठौकिका-लौकिकभेदेन भोगो द्विधा। तत्र अलौकिको भोगो लौकिकासिक एत्वात् सेवासमय-रोधकत्वात्त्याज्यः । एवं ठौकिकभोगं निरूप्य हेतुसहितमठौकिकभोगं निरूपयन्ति तथेति। विवृतौ अलौकिकेति । अलौकिको यो भोगः स तु फलत्रये यदाद्यमलौकिकसामर्थ्य तस्मिन् सित भगवद्त्तप्रसादेन भवतीति तत्प्रवेश उक्तः। एवं च तस्यात्याज्यत्वे बीज-मुक्तम् । एवं द्विप्रकारकं भोगं निरूप्य द्वितीयप्रतिबन्धस्य निर्विघ्नत्वे यो हेतुर्मूले सदा-पदेनोक्तस्तं विवृतौ भगवत्कृत इत्यादिना विशदयन्ति । सेवायां प्रवृत्तस्य यदा दुःसङ्गा-दिना भगवदीयद्रोहे कृते प्रभुः खयं प्रतिबन्धं करोति, तदा सेवायामरुचिभवति, तदा सर्वथा फलाभावः, तदा तदुपायार्थमन्यसेवनं न कर्तव्यम्, व्यर्थत्वात्, तदायं जीव आसुर एव । दैवजीवे सर्वथा फलाभावाभावात् । तदा एताद्यो प्रतिबन्धे चिन्तानिवृत्ये आदि-सृष्टी भगवान् जीवं यथा विचारितवांस्तथैव निजेच्छया करिष्यतीत्यादिरूपेण ज्ञानमार्गेण स्थातव्यम् । एवमलौकिकभोगभगवत्कृतप्रतिबन्धयोरत्याज्यतामुक्त्वा साधारणप्रतिबन्ध-लौकिकभोगयोस्त्यक्तव्यत्वे विवृतौ बीजमवतारयन्ति साधारणेति । साधारणो भोगः कथं त्यक्तव्य इत्याकाङ्कायामाह सविद्योल्पो घातकः स्यादिति । नतु लौकिकभोगसाधारणप्रतिबन्धौ केन हेतुना केन प्रकारेण च त्यक्तव्याविति व्याकुर्वन्ति सविव्रइति । ठौकिको भोगः सविव्यत्वात्पत्वाभ्यां हेतुभ्यां वलाद्धठात्त्याज्यः । घातकत्वेन हेतुना साधारणः प्रतिबन्धस्त्याज्यः । नन्वेतत्त्यागप्रकारस्तत्त्वनिर्धारविवेकरूपः पूर्वमुक्त इति पुनः किमर्थमुच्यते ? सत्यम् । पूर्वे यदुक्तः स तु नवीनतदुत्पादकसाधनत्यागरूपः । अयं तूत्पन्नयोस्त्यागप्रकारोत उच्यते ।

सविघ्रोल्पो घातकः स्याद्वलादेतौ सदा मतौ।

सविद्यत्वाद्दल्पत्वाद्भोगस्त्याज्यः । एतौ सदा प्रतिबन्धकौ । बलादिति । यत एतौ सदा क्षणेक्षणे सेवासमयरोधकत्वेन मतौ ज्ञातौ । अतो वलाद्धठाहुद्भोपायचातुर्येण त्याज्यौ । तत्स्वरूपं श्रीपुरुषोत्तमा आहुः । तथाहि, 'यथाधिकं भुक्तं चेन्ममेदानींतना सेवा गता, मया गानाद्यासत्त्या जागरः कृतश्चेदिदानीं निद्रायाति, तस्मादेवं न विधेय'मिति । प्रकृतमनुसरामः । अतःपरं ज्ञानिस्थित्ययोग्यानां भगवत्कृतप्रतिबन्धे स्थितिप्रकारमाहुः ।

### ब्रितीये सर्वथा चिन्ता त्याज्याऽसंसारनिश्चयात्॥ ५॥

द्वितीयो भगवत्कृतप्रतिवन्धः । ज्ञानिस्यत्यभावे चिन्ताभावार्थमाह द्वितीय इति । द्वितीय इति भगवत्कृतप्रतिवन्धे ज्ञानिस्थताविष पुष्टिमार्गीयफलविषयिणी चिन्ता सर्वथाऽ-

त्याच्या । कुतः ? असंसारिनश्चयात् । अत्रायमर्थः । 'अस्मिन्पातभयं नास्ति मोचक सर्वथा यत ' इति वाक्येन अलीखानादिरिव जन्मान्तरे उद्धरिष्यति ।

एवं भोगप्रतिबन्धौ त्याज्यत्वेन विचार्य उद्देगत्यागे बीजं वदन्ति निवति।

नन्वाचे दातृता नास्ति तृतीये वाधकं गृहम् । आद्यफलाभावे भगवतो दातृत्वं नास्ति तदा सेवानाधिदैविकी के भवति । अत्र पाठद्वयम् । नन्विति, न त्विति । नु निश्चयेन, आधे उद्देरे

त्युक्तं भवति । अत्र पाठद्वयम् । निन्वति, न त्विति । न निश्चयेन, आद्ये उद्वेरे सिति फलविषयिणी चिन्ता न त्याच्या । तत्र हेनुमाहुः भगवतो दातृता नास्ति एतदेव विवृतावाद्येत्यात्तिम् । एवं च सेवाया अनाधिदैविकीत्वसम्पादकत्वादुद्वेगोित् त्याच्यः, यदिच्छाकृतो यस्तूद्वेगः, स एवैनं निवारियष्यतीतिविचारेण त्याच्यः । एवं जानतोपि यथाकथित्रत्तेवायां प्रवृत्तस्य यदा लौकिकभोगः प्रतिवन्धं करोति तदा कर्तव्यमाहुः तृतीय इति । विवृतौ तद्पि भोगेत्यादिना व्याचक्षते । भोगाभावस्तद्वेष् सिध्यति यदा गृहपरित्यागः । तृतीये भोगरूपे प्रतिवन्धे गृहमेव त्यजेत्, कृष्णार्थमेव गृहं प्रयुद्धीत । तथा कृते भोगस्यालौकिकत्वं सिध्यदिति लौकिकभोगस्त्यक्त एव

अवर्थयं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोभ्रमः॥६॥ तदीयैरपि तत् कार्यं पुष्टौ नैव विलम्बयेत्। गुणक्षोभेपि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥७॥ इम्रिष्टिरत्र वा काचिदुत्पयेत स वै भ्रमः।

एवं किठनांशं खयं व्याकृत्य गृहत्यागेऽसमर्थानां यत्कर्तव्यं तदाहुः अवश्येति। इयं फलत्रयी प्रतिबन्धकत्रयी चावश्या, अतो बाधकानामुपिश्यितौ स्वदैन्यसिद्धवे सदा विचारणीया। अन्यत्सर्वमिदं साध्वसाधु वा मत्कृतिमित्यादिरूपं मनोभ्रमः चित्तः बाहिर्मुख्यमेविति ज्ञेयम्। ननु भगवान् सत्यप्रतिज्ञः, यथा पूर्वं विचारितवांस्तथेव करिष्यतीति किमेतेनेत्याशंक्याहुः तदीर्घरिति। एते हि समर्पणेन तदीयाः। स्वकीयानां सर्वं चिन्तनं भगवत एव करणीयम्। अतो भगवदीयैरिपं तदुक्तभावनं कार्यम्। एतेनानन्यशरणान् ज्ञात्वा पुष्टावनुग्रहे भगवान् बाधकेषु सत्स्विप नैव विलम्बयेत्, फलं दद्यादेव। ननु चित्तजानां गुणानां क्षोभे विचारे क्रियमाणेषि प्रतिबन्धो भवेदेव तदा यत्कार्य तदाहुः गुणोति। सत्त्वादिगुणेषु क्षुभ्यमाणेष्विप भगवत्कृतः प्रतिबन्ध एव कारणिति द्रष्टव्यम्। तदापि भगवदिच्छाविचारणमेवोपायो नान्यः। मम मतेरत्रेव पर्यवसानम्। सर्वमन्यन्मनोप्रम इति पूर्वमुक्तत्वात्। अत्रास्मिन्वषये काचित्कुमृष्टिः कुबुद्धिमुक्तिः भगवत्कृतप्रतिबन्धस्य निवारणे अन्योप्युपायोस्त्येतद्रपा मनसि जायेत तदा सापि भ्रमरूपे वितिज्ञेयम्। एतेनानन्यभावनपूर्वकं भगवदीयैः स्थेयम्॥ ६॥ ६॥ ॥॥॥

इतिश्रीसेवाफलविवृतिच्याख्यानं समाप्तम्॥

# सेवाफलम्।

# लाल्भट्टोपनामश्रीबालकृष्णदीक्षितविरचितिटपणीसमेतम्।

श्रीराधावदनेन्दुश्रीपानमत्तचकोरकम् । गोवर्धनधरं वन्दे व्रजराजकिशोरकम् ॥ १॥ श्रीमदाचार्यवर्यश्रीविङ्ठेशकृपाबठात् । सेवाफठस्य विवृतेर्विवृतिं वितनोम्यहम् ॥ २॥

# यादशी सेवना प्रोक्ता तित्सदौ फलमुच्यते।

सेवायां फलत्रयमिति । सेवायां सिद्धायां सत्यामित्यर्थः । मूले यादशी सेवना प्रोक्ता तित्सद्धौ फलमुच्यत इत्यत्र सिद्धावितिकथनात् सिद्धसैव सर्वत्र फलसाधकत्वात् । तथा च यादृशी सेवना तृतीयस्कन्धे देवहूतिं प्रति किपलदेवेन 'देवानां गुणिंगानामानुश्रविककर्मणाम् । सत्त्व एवैकमनसो वृत्तिः स्वाभाविकी तु या ॥ अनिमित्ता भागवती भक्तिः सिद्धेर्गरीयसी ट्यनेन भक्तिशब्देनोक्ता, तस्याः सिद्धौ मुख्यमध्यमहीना-धिकारभेदेन फलत्रयं ज्ञेयम् । तदेव फलन्नयमाहुः अलौकिकसामर्थ्यं सायुज्यं सेवौपयिकदेहो वैकुण्ठादिष्विति । अलौकिकसामध्ये तु साक्षात् श्रीवृन्दा-वनादौ श्रीकृष्णस्वरूपदर्शनस्पर्शनादिकृतिक्षमत्वम् । 'पश्यन्ति ते मे रुचिरावतंसप्रसन्न-वक्रारुणलोचनानि । रूपाणि दिव्यानि वरप्रदानि साकं वाचं स्पृहणीयां वदन्ती'तिवाक्या-दिह 'पश्यन्ति त' इति तच्छब्देन 'नैकात्मतां मे स्पृहयन्ति केचिन्मत्पादसेवाभिरता मदीहाः' इति पूर्वश्लोके उक्ता मोक्षाभिलािषणो गृह्यन्ते । तेषां मोक्षान्तपुमर्थानभिलाषात् खतत्रसेवैकाकांक्षया अलौकिकसामध्ये भवति । तेषां पूर्वोक्तभक्तया प्राकृतिलंगशरीरं नश्यति । 'जरयत्याशु या कोश'मितिवाक्यात् । ततो छिंगशरीरनाशे सति भगवदर्शनाद्य-भावे प्रसक्ते सायुज्ययोग्यतायां यदि भगवान् कृपयति तदा दिव्यान्यलौकिकेन्द्रियाणि सम्पादयति, ततस्तैर्भगवद्तत्तैरप्राकृतेन्द्रियैः 'पश्यन्ति ते मे 'इति स्रोकोक्तं दर्शनादि सिध्यति । तदेतदुक्तं मूले ।

अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः॥१॥

अर्थस्तु अलोकिकस्येंन्द्रियवर्गस्य दाने भगवता कृते सित आद्यः 'पश्यन्ती'-त्यादिश्लोकत्रयोक्तेषु त्रिषु फलेषु प्रथमो मनोरधो भगवद्दर्शनादिविषयकः सिध्येत्, फलपर्यवसायी भवतीति भगवद्दर्शनादेः परमफलत्वम् । 'अक्षण्वतां फलमिद'मितिश्रुति-

रूपगोपिकावाक्यात् । अक्षण्वतामिन्द्रियवतामित्यर्थः । तस्मादलौिककेन्द्रियदानं भग-वत्कर्तृकमपेक्षितम्, अन्यथा पूर्वोक्तभक्तया 'जरयत्याशु या कोश'मितिवाक्याहिंगशरीरमंगे दर्शनादिकं न सिध्येदिति भावः । न च मास्तु दर्शनादि, सायुज्यमेवास्त्वितिवाच्यम्। 'नैकात्मतां मे स्पृहयन्ति केचि'दितिवाक्येन तेषां तदनभिलाषात् । इह एकात्मतां न स्पृहयन्ति, अपि तु दर्शनादिकमेव स्पृहयन्तीत्यर्थादायाति । 'मत्पादसेवाभिरता' इति वाक्यात् । अत एव मूले स्पृहापदपर्यायः मनोरथशब्दः उक्तः । अत एव वृत्रासुरेणोक्तं 'न योगसिद्धीरपुनर्भवं वा समझस त्वा विरहय्य कांक्षे ' इति । अर्थस्तु अपुनर्भवं मोक्ष-मपि त्वां विरहय्य न कांक्षे अपि तु त्वामेव फलत्वेन कांक्ष इति। एतदेव श्रीव्रजसुन्दरी-भिरुक्तं 'अक्षण्वतां फलमिदं न परं विदाम ' इति । परो मोक्षः सायुज्यादिरिति सुबोधिन्यां व्याख्यातं च । अत इन्द्रियवतामिदमेव रसात्मकं पुरुषोत्तमस्वरूपमेव फलम् । 'भगवता सह संठापो दर्शनं मिठितस्य चे'ति सुबोधिन्यां सर्वेन्द्रियभोग्यत्वेन कथनात्। अत एवाक्षण्वतामित्यस्य सुवोधिन्या मात्मलाभान्न परं विद्यते 'तिश्चतेर्मोक्षस्यैव पुरुषोत्तम-खरूपमेव फलम्, तद्रहितानां तु मोक्ष एव फलिमिति व्यवस्थापितम् । पुष्टिभक्तास्तु भगवइत्तेन्द्रियाणि लब्ध्वा सकलेन्द्रियैः रसात्मकं खरूपमनुभवन्ति । न ह्येताद्दक्तं सायु-ज्यादाविति । 'ब्रह्मानन्दे प्रविष्टानामात्मनैव सुखप्रमा संघातस्य विलीनत्वा'दितिनिबन्धात्। अत एव 'दीयमानं न गृह्णन्ति विना मत्सेवनं जना' इत्यनेन सालोक्यादीनामग्रहण-मुक्तम् । न च मोक्षसुखाज्ञानान्न गृह्णन्तीतिवाच्यम् । 'मत्सेवया प्रतीतं च सालोक्यादि-चतुष्टयम् । नेच्छन्ति सेवया पूर्णाः कुतोन्यत्कालविष्ठत'मितिवाक्ये सेवया पूर्णा इत्युक्तया तेषां भगवता सभाजनात्, अन्यथा अज्ञत्वान्न गृह्णन्तीति भगवान् तेषां निन्दामेव कुर्यान्न स्तुतिम् । अतो ज्ञायते भगवत्सेवायां मोक्षादप्यधिकरसोस्तीति । 'मधुद्विद्रसेवानुरक्तमनसाम-भवोपि फल्गु'रिति वाक्याच । अतः फलदशायामाधिदैविकवृन्दाव्नादौ या फलरूपा भगवत्सेवा सा मोक्षादप्युत्कृष्टा । अतः सा भगवता परमानुग्रहभाजनाय तादशाधिकारिणे पुष्टिभक्ताय दीयते, न तु सर्वेभ्यः भक्तेभ्य इति ज्ञेयम्। 'अस्त्वेवमंग भगवान् भजतां मुकुन्दो मुक्तिं ददाति कर्हिचित्सम न मक्तियोग'मिति शुकवाक्यात्। इह मक्तियोगमित्सस फलरूपपुष्टिभैक्तियोगमिलयों ज्ञेयः। एतस्मिन् श्लोके मुक्तिं ददाति मक्तिं न ददाती-त्युत्तया भगवत्कर्तृकदानं विना ताद्दशी मिक्तर्न प्राप्यत इत्युक्तं भवति । अत एवात्रापि मूले अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथ इलनेन दानमेवोक्तम्।

तथा च सिद्धमेतत् । अलोकिकसामर्थ्यस्पं फलं पुष्टिमार्गीयसेवायामेव,फल-द्वयं तु मर्यादाभक्तानाम् । नतु तृतीयस्कन्धे कपिलवाक्ये 'देवानां गुणिलंगाना'मित्यत्र भक्तेर्वक्षणमुक्त्वा 'पश्यन्ति ते मे' इत्यादिना भक्तिफलत्वेन फलत्रयमुक्तम् । तत् कथ-

१ पृष्टियोगमिति पाठः ।

मुच्यते सेवायां फलन्नयमिति चेत्। न। भक्तिशब्देन सेवाया एवाभिधानात्। भज सेवायामितिधात्वर्थात्। 'ठक्षणं भक्तियोगस्य निर्गुणस्य द्युदाहृतम्,' 'अहैतुक्यव्यविहृता या भक्तिः पुरुषोत्तमे,' 'सालोक्यसार्ष्टिसामीप्यसारू प्येकत्वमप्युतः। दीयमानं न गृह्णन्ति विना मत्सेवनं जनाः' 'स एव भक्तियोगाख्य आत्यन्तिक उदाहृत ' इत्यत्रादौ भक्तिपदम्पद्यत्ता, मध्ये सेवनपदं पठित्वा अग्रे स एव भक्तियोगाख्य इति भक्तिपदमुक्तम्। अतोपि ज्ञायते भक्तिशब्देन सेवैवः। 'देवानां गुणिलंगाना'मितिलक्षणमुक्तवा 'नैकात्मतां मे स्पृह्यन्ति केचिन्मत्पादसेवाभिरता मदीहां ' इत्यत्र 'सेवाभिरता' इत्यनेन सेवैवाभिहिता, अतोपि भक्तिशब्देन सेवैवः। तदुक्तं निबन्धे सर्वनिर्णये, 'भक्तिशब्दस्य धात्वर्थः सेवा प्रत्यार्थः प्रेमे'ति। तथा च प्रेमसेवा भक्तिशब्दार्थः। इयमेव प्रेमसेवा मानसी सेवेत्युच्यते 'चतस्तत्प्रवणं सेवे'ति सिद्धान्तमुक्तावल्यां मनोवृत्तेः सेवात्वकथनादत्रापि 'मनसो वृत्तिः स्वाभाविकी तु ये'त्यनेन मनोवृत्तेर्भक्तित्वकथनात् । अतो 'याद्दशी सेवना प्रोक्तिस्त्या सेवनाशब्देन मानसी सेवोच्यते। तस्याः सिद्धौ अल्गेकिकसामध्येरूपं सवति, तस्यास्तारतम्ये गौणं फलद्रयमुक्तम्। अतो भक्तिशब्देन मुख्यतया मानसी सेवाभिधीयते।

द्दं त्ववधेयम् । 'देवानां गुणिलंगाना'मिति भक्तेः खरूपलक्षणमुक्त्वा, 'नैकात्मतां मे स्पृह्यन्ति केचिन्मत्पादसेवाभिरतामदीहा' इत्यनेन भक्तेः कार्यलक्षणमुक्तम् ।
तथा च मोक्षान्तपुमर्थस्पृहाराहित्यसम्पादकत्वं ताद्यभक्तित्वमिति भक्तेः कार्यलक्षणम् ।
तथा च मोक्षान्तपुमर्थस्पृहाराहित्यसम्पादकत्वं ताद्यभक्तित्वमिति भक्तेः कार्यलक्षणम् ।
एवं सित सर्वपुमर्थान् भक्ता न स्पृह्यन्तीत्युक्ते भगवत्स्वरूपमात्रं स्पृह्यन्तीति सिध्यति ।
एवं सकलपुरुषार्थाभिलापशून्ये पुरुषोत्तमस्कर्त्पमात्रफलाभिलाषिणि भक्ते परमानुग्रहएवं सकलपुरुषार्थाभिलापशून्ये पुरुषोत्तमस्कर्त्पमात्रफलाभिलाषिणि भक्ते परमानुग्रहएवं सकलपुरुषार्थाभिलापशून्ये पुरुषोत्तमस्कर्त्पमात्रफलाभिलाषिणि भक्ते परमानुग्रहएवं सकलपुरुषार्थाभिलापशून्ये पुरुषोत्तमस्कर्त्पमात्रक्तिकस्य दाने हि चाद्यः
परवशो भगवान् स्वरूपित्यते । अलोकिकस्य दाने हि चाद्यः
सिध्येन्मनोरथः इति मूले, अलोकिकसामध्यीमित्यनेन टीकायां विवृतं च । ननु
तृतीयस्कन्ये अलोकिकविग्रहप्राप्तिनोक्तिति कथमत्राचार्यरलोकिकसामध्यी फलत्वेनोक्तम् ।
तृतीयस्कन्ये अलोकिकविग्रहप्राप्तिनोक्तिति कथमत्राचार्यरलोकिकसामध्यी फलत्वेनोक्तम् ।
त्वान भगवद्दर्शनादीनां फलत्वेनोक्तित्र मानम् । अन्यथा ताद्दशमलोकिकसंघातं विना
'पश्यन्ति ते म' इत्यत्रोक्ता दर्शनाद्यक्तिविरुष्यते । लौकिकेन्द्रियवर्गस्य निवृत्तत्वात् ।
'जरयत्याशु या कोशं निगीर्णमनलो यथे'तिवाक्यात् । अतो दर्शनाद्यन्ययानुपपत्या अलोकिकदेहेन्द्रियप्राप्तिराक्षिप्यते । सर्वतो बलवती ह्यन्यथानुपपत्तिः । तथा च सिद्धमलोकिकसामर्थ्यरूपमुत्तमं फलमुत्तमानाम् ॥ १ ॥

एवमुत्तमाधिकारिणामुत्तमफलमुक्त्वा मध्यमाधिकारिणां फलमाहुः सायुज्यमिति। 'मद्गक्तिं लभते परां' 'भत्तया मामभिजानाती'त्युक्त्वा 'विशते तदनन्तर'मित्यत्रोक्तं सायु- ज्यमित्यर्थः । इदं मध्यमं फलम्, अलौकिकसामर्थ्यापेक्षया हीनम्, सेवौपयिकदेहापेक्षयो-त्तमम् । अतो मध्यमम् । अलौकिकेन्द्रियवर्गस्य दानसापेक्षत्वान्मध्यमानां तदलाभे सायुज्यं भवति । तदुक्तं मूले, फलं वेति ।

#### फलं वा ह्यधिकारो वा न कालोत्र नियामकः।

फलशब्देन सायुज्यम् । साधारणमर्यादया सर्वेषां भक्तिमतां तत्प्राप्तेः । 'हृतात्मनो हृतप्राणांश्च भक्तिरनिच्छतो मे गतिमण्वी प्रयुंक्त' इति तृतीयस्कन्धवाक्यात् । न चात्र वाक्ये 'अनिच्छत' इतिपदेन मोक्षेच्छाशून्यानां पुष्टिभक्तानां प्रहणात्तेषामेव सायुज्यलाभेस्तितिवाच्यम्। मोक्षस्पृहयैव तैर्भगवद्भक्तेः कृतत्वात्। अनिच्छाकथनं तु भक्तिमहिम्ना कदाचित्तादशभावोदयात्। न ह्ययं भावस्तेषां सार्वदिकः । अतो भगवति प्रेमाप्येतेषां सोपाधिः। मोक्षदातृत्वेन भगवति जातत्वात्। अत एतेषां सायुज्यप्राप्तिभवति। एतच्च तृतीयाध्यायभाष्ये स्फुटम् । पूर्वोक्तालौकिकसामर्थ्यरूपफलाधिकारिणां तु भगवति निरुपाधिकं प्रेम। सायुज्यादिपुमर्थस्य स्पृहाराहित्येनैवोत्पन्नत्वात् । अतो भगवत्स्वरूपस्य सकलेन्द्रयास्वाद्यत्वेन तेषामपेक्षितत्वादलौकिकसंघातं दत्वा सर्वेन्द्रियास्वाद्यो भवति, येषां मोक्षदातृत्वेन सोपाधिकं हरौ प्रेम तेषां सायुज्यमितिविवेकः।

एवं मध्यमानां फलमुक्त्वा हीनानां फलमाहुः सेवौपियकदेहो चेति । व्यापि-वैकुण्ठादौ पार्षदादिदेहप्राप्तिरित्यर्थः । 'अथो विभूतिं मम मायाविनस्तामैश्वर्यमृष्टांगमनु-प्रवृत्तम् । श्रियं भागवतीं वा स्पृहयन्ति भद्रां परस्य मे तेश्चवते तु लोके' इतिकपिलवाक्यात् । एतदाभासे 'सालोक्यादिरूपं फलमाहे'ति सुवोधिन्यामुक्तत्वात् ।

अत्र केचिह्नैकुण्ठशन्देन न्यापिवैकुण्ठेतरवैकुण्ठानां ग्रहणमिति वदन्ति । तन्न । व्यापिवैकुण्ठे सर्वमेश्वर्यादिकमश्चवत इत्यर्थ' इति सुवोधिन्यामुक्तत्वात् । न चालौकिक-सामर्थ्ये मुख्यफले तादशविग्रहप्राप्तिरुक्ता, एवं तृतीयेपि सेवौपियकदेहस्याप्राकृतस्य ग्राप्ति-रुच्यते, अतः प्रथमतृतीययोः साम्यमापितितमिति वाच्यम् । प्रथमफले भगवतः सर्वेन्द्रिय-भोग्यत्वेन तङ्कोगानुगुणदेहलाभः, तृतीये तु सेवामात्रयोग्यदेहलाभ इति विशेषवैलक्षण्यात्।

इदमत्र ज्ञेयम् । अलौकिकसामर्थ्यरूपं फलं व्यापिवैकुण्ठान्तर्वातिनि आधिदैविके वृन्दावनवृहद्वनादौ प्राप्यते । 'पश्यन्ति ते मे रुचिरावतंसे'त्यस्य व्याख्याने वृन्दावनादौ भगवत्साक्षात्कारो भवतीति सुवोधिन्यामुक्तत्वानमूले अधिकारशब्देन सेवौपियकदेहो गृह्यते, तादृशदेहस्य सेवाधिकारक्रपत्वात् ।

एवं फठत्रयमुक्तम् । तत्राठौिककसामर्थ्यक्तपं फठं पुष्टिभक्तानाम् । सायुज्यं सेवौ-पियकदेहो मर्यादाभक्तानाम् । अत एव नवमनिवन्धे 'देहभावे दृढे तु स्याद्धक्तानां कृष्णदासता । सायुज्यं वान्यथा तस्मिन् गंगातीरे न संशय' इत्यनेन गंगासेवातः सायुज्य-सवौपियकदेहप्राप्तिरुक्ता । सिद्धान्तमुक्तावल्यां 'मर्यादास्थस्तु गंगायां श्रीभागवततत्पर'

इत्यनेन मर्यादास्थस्य तु गंगासेवनमुक्तम् । अत एव 'मर्यादाभक्तिमार्गस्य काष्टा गंगा परा मते'ित निबन्धे उक्तम् । अत एव मर्यादाभक्तेः सायुज्यादिफलम् । पृष्टिभक्तेस्तु नित्यलीलाप्रवेशरूपं फलमिति स्पष्टमेव तृतीयचतुर्थाच्यायभाष्ये निरूपितमिति दिक् ।

न कालोत्र नियामकः । अत्र फलत्रयेपि कालो न नियामकः । फलत्रयं कालपरिच्छेद्यं न भवतीत्यर्थः । 'न किंचित्मत्पराः शान्तरूपे नक्ष्यन्ति नो निमिषो लेढि हेति'रिति किपलवाक्यात्, 'मत्परा न नंक्ष्यन्ती'त्युत्तया मत्परशब्देन फलत्रयप्राप्तानां ग्रहणात् ॥ १॥ ॥

कार्यमात्रप्रतिबन्धकाभावत्वेन कारणतास्वीकारात् सेवासिद्ध्यर्थं सेवाप्रतिबन्धा दूरी-

कर्तव्या इति तदर्थं प्रतिबन्धकान्निरूपयन्ति ।

उद्रेगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा स्यात्तु वाधकम् ॥ २॥ वाधकानां परित्यागो भोगेप्येकं तथा परम्।

सेवायां प्रतिबन्धकत्रयम्, उद्देगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा। उद्देगो भगवत्सेवासमये चित्तक्लेशप्रदश्चाञ्चल्यविशेषः । स च भगवत्सेवां प्रतिवधाति । भोगः सुखसाधकतया विषयासक्तिसम्पादकत्वेन भगवदासक्तिविरोधात् सेवाविरोधी। एतत्प्रति-वन्धकद्वयं दुःखसुखसाधकं प्रतिबन्धरूपम् । 'प्रतिबन्धकं तूदासीनं दुःखसुखे प्रयच्छ-ती'त्यस्य न नामान्तरेण निर्देशः, किन्तु प्रतिबन्धशब्दवाच्यतेव । 'कायेन वाचा मनसेन्द्रियेर्वा बुद्ध्यात्मना वानुसृतस्वभावा'दित्यत्र वाड्यनसोविशिष्टकार्यमादाय इन्द्रिये-भ्यः पृथक्तया गणनात् । एवमुद्रेगभोगयोरिष दुःखसुखप्रदत्वेन विशिष्टत्वात् पृथङ्-निर्देशः । अन्यथा प्रतिबन्धकशन्देनैव उद्वेगभोगयोर्प्रहणसम्भवात् पृथङ्नामनिर्देशो व्यर्थः स्यात् । त्रयाणामिति । उद्वेगप्रतिबन्धभोगानां यानि साधनानि हेतवस्तेषां परित्यागः कर्तव्यः । साधनपरित्यागे प्रतिबन्धानामनुत्यतेः । मूले बाधकानां परित्याग इत्यस्य तेषां साधनपरित्यागः कर्तव्य इति व्याख्यानं टीकायाम् । प्रतिवन्धकेषु भोगशब्देन ठौकिको भोगो प्राह्यो न त्वठौकिक इत्याहुः ब्रिविध इत्यारभ्य लौकिकस्त्याज्य एवेति व्याख्यानं टीकायाम् । मूलार्थस्तु भोगे लौकिकालौकिकभोगे एकं लौकिकभोगात्मकं परं प्रतिबन्धक-मिति । तत्राद्य इति । साधारणप्रतिबन्धभगवत्कृतप्रतिबन्धयोर्मध्ये आद्यः साधारणप्रति-वन्ध् इत्यर्थः । तस्य स्वरूपं तु सुखदुःखाजनकत्वेन सेवाप्रतिबन्धकत्वम् । यथा सेवा-समये उदासीनेन वागादिव्यवहारः क्रियते स सेवां प्रतिवधाति, उद्देगभोगी तु दुःखसुख-जनको, सेवाप्रतिवन्धकाविति विवेकः । वुद्ध्या त्याज्य इति । चातुर्येणत्यर्थः । तथा च व्यवहारचातुर्थेण सेवानवसरे ठौकिकं कार्य तथा कर्तव्यं यथा सेवावसरे तादृशं वागादि-व्यवहारकार्यमेव न पतेदित्यर्थः । अथवा साधारणप्रतिबन्धो वेदनिन्दारूपः पापरूपश्च। स तु बुद्धा त्याज्यः, बुद्धिपूर्वकं तस्य त्यागः कर्तव्य इत्यर्थः । अलौकिकभोगस्त्विति भगवत्सेवार्थं मुखदुर्वासनादिदोषनिवृत्तये ताम्बूलभक्षणादिरूपः, भगवद्गामित्वादलौकिकः 'मन्निष्टं निर्गुणं स्मृत'मितिवाक्यात् । 'कायेन वाचा मनसेन्द्रियैर्वा' इति श्लोके भगवद् कृतस्य दन्तथावनादेरिप भगवद्धर्भत्वस्य नवयोगिप्रसंगे कविनोक्तत्वात् । 'धर्मान् भाग वतान् त्रूते'ति प्रश्नोपक्रमात् । श्रीमत्प्रभुचरणैः स्वतन्त्रे तथा व्याख्यानाच । फलान मध्ये प्रथमे प्रविद्यातीति । साधनत्वेन प्रविश्वतीत्यर्थः । अलौकिकसामर्थ्यरूप फलसाधको भवतीति यावत् । अतोयमलौकिकभोगो न त्याज्यः । तदुक्तं मूले ।

## निष्पत्युहं महान् भोगः प्रथमे विदाते सदा।

अर्थस्तु महान् भोगः पूज्यो भोगो भगवत्सेवार्थमंगरागलेपादिरूपः निष्प्रत्यू निर्विद्यं यथा स्यात्तथा प्रथमेऽलौकिकसामर्थ्यरूपे फले प्रविश्वति, तत्फलसाधको भवतीनि यावत् । साधारणप्रतिबन्धस्य बुद्ध्या त्याज्य इत्यनेन निवृत्त्युपाय उक्तः ॥२॥३॥

एवं भैगवत्कृतप्रतिवन्धकस्यापि निवृत्त्युपायो वक्तव्य इत्याशंक्य नास्य कश्चिन्निवृत्त् पाय इलाहुः भगवत्कृतश्चेदिलारभ्य विवेक इलन्तेन । तदा भगवान् फलं र दास्यतीति । सेवाफलं मुक्तिरूपं न दास्यतीत्यर्थः । तदान्यसेवापीति । मुक्तिप्रास्यर्ध मन्यस्य तीर्थादेरित्यर्थः । तत्र हेतुः । तदाऽसुरोधमिति । आसुरस्य तु 'निबन्धायासुर मते'ति भगवद्वाक्यात् तस्य मुक्तिने भवतीति तीर्थादिसेवापि व्यर्थेति भावः । तदुक्तं मुले

अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद् गतिन हीति।

ननु यस्य भगवत्कृतः प्रतिबन्धः स आसुरः, तस्य सर्वथा मुक्तिनीस्तीति निरूपितम्, ति फलाशाराहित्यजनितक्केशः स्यात्, तत्क्केशनिवृत्तिः कथं स्यादित्याशंक्य क्केशनिवृत्त्युपायमाहु तदा ज्ञानमार्गेणेति । येनाहमुत्पादितः तेन परमेश्वरेण यद्विचारितं तथैव भविष्यतीति मया दुःखं त्याज्यमित्यादिज्ञानरूपेण साधनेन नैश्चिन्त्येन स्थेयमित्यर्थः । तदुक्तं मूले ।

## यथा वा तत्त्वनिर्घारो विवेकः साधनं मतम्।

साधनमिति शोकाभावसाधनमित्यर्थः । एवं साधारणप्रतिबन्धो बुद्ध्या त्याज्य इत्युक्तवा भगवत्कृतप्रतिबन्धस्याशक्यत्यागत्वात् तज्जन्यशोकनिवृत्तये ज्ञानमार्गेण स्थेय-मित्युक्तम् ॥ ४॥

अतः परं भोगरू पप्रतिबन्धनिवृत्त्युपायमां हुः साधारणो भोगः कथमित्यारभ्य त्याज्य इत्यन्तेन । भोगस्य सुखहेतुत्वेन त्याज्यत्वं न मनस्यायातीत्याशंक्याहुः । सविब्रोल्पोघातकः स्यादिति ।

सविव्यत्वादल्पत्वाद्वोगस्य त्याज्यत्वम् । भोगस्य सविव्यत्वमल्पत्वं च मुहुर्मुहुर्विचार्य त्यागः कार्य इति भावः । साधारणप्रतिबन्धस्य तु घातकत्वात्त्याज्यत्वम् । साधारण-

९ असाधारणप्रतिबन्धस्यापीत्यपि पाठः ।

प्रतिबन्धश्च वेदिनिन्दारूपः पापरूपश्च । स च महादोषरूपत्वात् सेवांसिद्धेर्घातको भवति । अत एव वेदिनिन्दायाः पापानां च जन्मान्तरसम्पादकत्वं निबन्धे सेवाप्रकरणे उक्तम् । 'अत्रापि वेदिनिन्दायामधर्मकरणात्तथा । नरके न भवेत् पातः किन्तु हीनेषु जायत' इति । एतस्य सर्वेषु सेवाधिकारिषु सम्भवात् साधारणत्वम् , सक्ठसत्कार्यमात्र-प्रतिबन्धकत्वाच साधारणत्वम् । भगवत्कृतप्रतिबन्धस्तु असुरमात्रविषयकत्वादसाधारण इति विशेषो ज्ञेयः । एतौ सदा प्रतिबन्धकाविति । ठौकिकभोगसाधारणप्रतिबन्धौ सदा सेवाप्रतिबन्धकौ । ठौकिकभोगस्य वेदिनिन्दारूपपापरूपसाधारणप्रतिबन्धस्य च सर्वदा सम्भवात् सर्वदा प्रतिबन्धकत्विमित्यर्थः । तदुक्तं मूठे ।

बलादेती सदा मती।

सदा प्रतिबन्धको मतावित्यर्थः । भगवत्कृतप्रतिबन्धस्याशक्यत्यागत्वादिनवार्य-त्वेन आसुरजीवस्य सेवाफठाभाव इति निरूप्य तत्कृतशोकनिवृत्तये ज्ञानमार्गेण स्थितिः कार्येति पूर्व निरूपितम् ।

अतःपरं येन ज्ञानसार्गोपि नाश्रयितुं शक्यस्तस्यासुरस्य चित्तस्वास्थ्यप्रकारमाहुः ज्ञानस्थित्यभावे चिन्ताऽभावार्थमाहेति । यस्यासुरस्य ज्ञानस्थित्यभावस्तस्य चिन्ताऽभावसम्पादनार्थमित्यर्थः । द्वितीय इतीति । भगवत्कृतप्रतिबन्ध इत्यर्थः ।

## द्वितीये सर्वथा चिन्ता त्याज्या संसारनिश्चयात्॥ ५॥

अर्थस्तु प्रतिबन्धयोर्मध्ये द्वितीये भगवत्कृतप्रतिबन्धे चिन्ता न कर्तव्या। तत्र हेतुः । संसारनिश्चयादिति । मम संसार एव फठं परमेश्वरेण विचारितं न मुक्तिः । अत आरीव न रक्षणीया । 'निबन्धायासुरी मता' इति वाक्यात् । एवं च चिन्तापि न कार्येति । एवं प्रकारेण स्वास्थ्यं मनसि सम्पादनीयमितिभावः ।

एवमासुरस्य भेदद्वयम् । तत्र 'ज्ञानमार्गेण स्थातव्य'मिस्येकः प्रकारः पूर्वं टीकाया-मुक्तः । मूले अकर्तव्यं भगवत इत्यारभ्य विवेकः साधनं मतमिसनतेनोक्तः । द्वितीयप्रकारस्तु 'ज्ञानस्थित्यभावे चिन्ताऽभावार्थमाहे'त्यनेन टीकायामुक्तः । मूले द्वितीये सर्वथा चिन्ता त्याज्या संसारनिश्चयादित्यनेनोक्तः । एवं द्विविधस्याप्यासुरस्य सेवाफलाभावो निरूपितः, शोकाभावप्रकारश्चोक्तः ॥ ५॥

अतः परमुद्देगरूपप्रतिबन्धे किं कार्यमित्याकांक्षायामाहुः न त्वाद्ये दातृता नास्तीति ।

न त्वाचे दातृता नास्ति तृतीये बाधकं गृहम्।

आचे त्रिषु वाधकेषु आद्ये उद्देगरूपे प्रतिबन्धे तु चिन्ता न त्याज्येति पूर्वस्थाभ्यां

१ तेनासिद्वेरिति पाठः।

चिन्तापदत्याज्यपदाभ्यामन्वयः । तथा चोद्वेगरूपप्रतिवन्धस्य निवारियतुं शक्यत्वेन तिन्न चृत्युपायचिन्तां कृत्वा उद्वेगो निवर्तनीय इत्यर्थः । असाध्ये हि चिन्तात्यागो विधयः । 'तस्मादपिहार्येथे न त्वं शोचितुमईसी'ति वाक्यात् । साध्ये तु चिन्ता रक्षणीयैव । यद्यद्वेगरूपप्रतिवन्धनिवृत्तिनं स्यातदा किं स्यादित्याकांक्षायामाद्यः । आद्यप्रत्राभाव इति आद्येन फलाभाव इति तृतीयातत्पुरुषः । आद्यश्चेन प्रतिवन्धेषु आद्य उद्वेगरूपस्तेन कृते फलाभाव भगवतो दातृत्वं नास्ति, भगवान् सेवाफलं न दास्यतीत्यर्थः । तत्र हेतुः । तदा सेवा नाधिदैविकीत्युक्तं भवित । 'मनसो वृत्तिः स्वाभाविकी तु या । अनिमित्ता भागवती भित्तर्भुक्तंगरीयसी'ति तृतीयस्कन्धे किपलवाक्यात् सेवाया भगवत्यरमनोवृत्तिरूपत्वेन तत्र चित्तर्ष्येयस्यपेक्षणादुद्वेगे च चित्तर्ष्येयनाशात् सेवाया आधिदैविकीत्वं न स्यात्, अत उद्वेगनिवृत्तिः कर्तव्येति तात्पर्यम् । पूर्वं त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इत्युक्तं टीकायाम्, वाधकानां परित्याग इत्युक्तं स्ले । तत्थोद्वेगत्यागः प्रतिवन्धत्यागो भोगत्यागश्चेति त्यागत्रयमनुमतं भवित । तेषु तृतीयस्य भोगत्यागस्योपायमादुः भोगाभावस्तदैवत्यादिना । मूले तृतीये वाधकं गृहित्वस्य भोगत्यागस्योपायमादुः भोगाभावस्तदैवत्यादिना । मूले तृतीये वाधकं गृहित्तरम् । अर्थस्तु तृतीये भोगत्यागे गृहं वाधकम् । गृहस्थस्य सर्वात्सना भोगत्यागासम्भवादिति ।

#### अवर्येयं सदा भाव्या सर्वमन्यनमनोश्रमः।

अर्थस्तु इयमुद्देगादिप्रतिवन्धकत्रयी अवश्या स्ववस्या न भवति । अतः सद् भाव्या विचारणीया, एतत्प्रतिवन्धकत्रय्याः साधनपरित्यागो विचार्यः । एतत्प्रति-वन्धकत्रयात् सावधानतया स्थेयमिति तात्पर्यम् । ननु तर्हि प्रतिवन्धकत्रयसम्भवात् सोपायं सेवामार्गं त्यक्त्वा ज्ञानादिमार्गं एवानुष्ठेय इत्याशंकामपनुदन्तो ज्ञानादिमार्गेण सेवासाध्यं फठं न भवतीत्याहुः सर्वमन्यन्मनोभ्रम इति । सेवातिरिक्तज्ञानादिक्तपं साधनं तु न सेवासाध्यफठसाधकम् । अतोत्र पूर्वनिक्तपितफठत्रयाकांक्षिभिरन्यत्साधनं कार्यमितिज्ञानं भ्रममात्रमित्यर्थः ॥ ६॥

ननु पुष्टिमार्गीयस्य भगवदनुग्रहपात्रस्य भगवत्पुष्टिस्वभावात् सेवाफलं सर्वथा भवि-ष्यत्येव प्रतिवन्धकत्रयी त्वप्रयोजिकेति किमर्थं तद्विचारः कर्तव्य इत्याशंक्य तादशस्यापि एतत्प्रतिवन्धकत्रयी विचारणीयैवेत्याहुः तदीयैरपि तत्कार्यमिति ।

## तदीयैरपि तत् कार्यं पृष्टौ नैव विलम्बयेत्।

तदीयैः पुष्टिमार्गीयैरिप तत्कार्यम् । प्रतिबन्धकत्रयीभावनं कार्यम् । किमर्थं कार्य-मित्याकांक्षायामाहुः पुष्टौ नैव विलम्बयेत् । यद्यपि पुष्टौ फलाभावो नास्ति, तथापि फलविलम्बस्तु प्रतिबन्धकत्रयेण भवेदतः पुष्टौ पुष्टिमार्गे न विलम्बयेद्विलम्बं न कार- येत्, प्रतिबन्धकत्रयादसावधानश्चेत् स्यात्तदा विलम्बो भवेत्, अतः प्रतिबन्धकत्रयीभावनं मुहुर्मुहुः कृत्वा त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तन्यः । सोपि शीघ्रमेव, न विलम्बेन । एत-द्विलम्बे फलविलम्बो भवेदितिभावः ।

ननु प्रतिवन्धकत्रयसाथनपरित्यागेपि सर्वत्र गीताभागवतादौ प्रकृतिगुणानां सत्त्वरजस्तमसां प्रावल्यस्योक्तत्वात्तत्क्षोभकृतः सेवाप्रतिवन्धो भवेत्तदर्थ किं कर्तव्य-

मित्याकांक्षायामाहुः गुणक्षोभेपीति।

#### गुणक्षो भेषि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥७॥

गुणानां क्षोभिप एतद्व मदुक्तमेव द्रष्टच्यं विचारणीयमिति । एतद्विचारे साधनपरित्याग एवोपायत्वेन स्फुरेत् । गुणक्षोभसाधनं तु सगुणवस्तुसंगः । सगुणं वस्तु भगवतैकादशे निरूपितं पत्र्वविंशाध्याये । एवं सित सगुणवस्तुस्वरूपं ज्ञात्वा तत्संगस्य त्यागः कर्तव्यः । व्यवहारिनवीहस्तु 'मन्निष्ठं निर्गुणं स्मृत'मित्यादिवाक्याद्भगवत्सम्बन्धि-पदार्थस्य निर्गुणत्वाद्भगवदुपभुक्तशिष्टपदार्थैः कर्तव्यः । तथा सित गुणक्षोभदोषोपि न भवेदित्यर्थः ॥ ७॥

नतु भगवदीयाः पदार्था निर्गुणाः, तैः सम्बन्धदोषपरिहार उक्तः, स च न सम्भवति, सर्वस्यापि पदार्थस्य गुणत्रयात्मकत्वमितिसांख्यसिद्धान्तादित्याशंक्याहुः।

## कुसृष्टिरत्र वा काचिदुत्पचेत स वै भ्रमः॥ ॥॥॥

भगवच्छास्त्रविरुद्धत्वात् सांख्यसिद्धान्तोक्तप्रमेयकथनं कुरुष्टिः । अतस्तादृशज्ञानं भ्रम एव । यद्यपि सर्वपदार्थस्य सगुणत्वं, तथापि भगवत्सम्बन्धिपदार्थस्य निर्गुणत्वमेव । 'मन्निष्ठं निर्गुणं स्मृतम्' 'मन्निकेतं तु निर्गुणम्' 'निर्गुणं मदपाश्रय ' मित्यादिवाक्येभ्य इति भावः ।

सेवां पुष्टिपथत्रोक्तां कारयित्वा निजां फलम् । ददातु प्रथमं देवो बालकृष्णो मदीश्वरः ॥ १॥

इतिश्रीमद्गोवर्धनधरश्रीवल्लभाचार्धवरश्रीविद्वलेश्वरचरणानुचरसेवकेन लाळुभद्दोपनामबालकृष्णदीक्षितेन विरचिता सेवाफलविवृति-टिप्पणी समाप्ता ॥

# सेवाफलम्।

## मठपतिश्रीजयगोपालभट्टकृतविवरणसमेतम् ।

000000

वाईबईठसन्मौिं वेणुवादिवशारदम् । दुःखं दलयतादुचैक्षिभंगलितं महः ॥ १ ॥ नत्वा श्रीवल्लभाचार्यांस्तत्सुतान् विडलेश्वरान् । विद्वल्ला सिंदतं सेवाफलं व्याख्यायते मया ॥ २ ॥ गीताभागवतादावप्युक्तं पण्डितबुद्धिगम् । पृष्टिसेवाफलं ज्ञात्वा विचारं त्वक्षमान् निजान् ॥ ३ ॥ विवोधयिषवश्चकुर्यन्यं सेवाफलाभिधम् । सम्यग्विवरणोपतं श्रीमदाचार्यपण्डिताः ॥ ४ ॥ पङ्गणाः सप्तमो धर्मी सर्वधर्म्यधिको व्रजे । यथा विराजते नित्यं तत्सेवायाः फलं तथा ॥ ५ ॥ सर्वसेवाफलेस्योत्र ज्ञायतामधिकं पुनः । इति ज्ञापयितुं सार्धसप्तपद्यीनं रूपितम् ॥ ६ ॥

अथ श्रीभगवद्गीताश्रीभागवताणुभाष्यभागवततत्त्वप्रदीपसुबोधिन्यादिसमाकलना-समर्थैः कैश्चिदतिकृपाभाजनैः स्वीयभगवदीयैः पृष्टाः श्रीवल्लभाचार्यचरणाः स्वमार्गीयसेवाफलं निरूपयन्ति यादशी सेवना प्रोक्तित्यादि सार्धपद्येन ।

यादशी सेवना प्रोक्ता तित्सद्धी फलमुच्यते। अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः॥१॥ फलं वा ह्यधिकारो वा न कालोत्र नियामकः।

एतस्य विवरणं तु सेवायां फलत्रयमलौकिकसामध्यं सायुज्यं सेवो-पियकदेहो वा वैकुण्ठादिष्विति । अत्र सेवायामिति तु याददी सेवना प्रोक्ता तित्सद्धाविसेतस्य विवरणम् । फलत्रयमिति तु फलमुच्यत इसस्य विव-रणम् । अलौकिकसामध्यमिस्यादि अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्ये-नमनोरथ इसारम्य अधिकारो वेसेतदन्तस्य च विवरणं बोध्यम् ।

अथ व्याख्या । याददी 'कृष्णसेवा सदा कार्या मानसी सा परा मता, चेतस्तत्प्रवणं सेवा तत्सिद्धौ तनुवित्तजे ' त्यादिना स्वतनुजस्ववित्तजसेवया प्रेम्णि जाते आसक्तिस्वरूपतत्प्रवणचेतस्त्वरूपा फलरूपा मानसी सेवेति सिद्धान्तमुक्तावल्युक्त-प्रकारा सेवना सेवा मया प्रोक्ता तस्याः सिद्धौ पूर्णत्याविभीवे सित यत्फलं भवति तदुच्यते कथ्यत इत्यर्थः । ननु सिद्धान्तमुक्तावल्यां तु स्वतनुजस्ववित्तज-सेवोत्तरं प्रेमोत्पत्तिः कण्ठरवेण नोक्तेति कथं भवतोच्यत इति चेत्? अत्रोच्यते । 'यथा भक्तिः प्रवृद्धा स्थात् तथोपायो निरूप्यते, बीजभावे दृढे तु स्थात् त्यागाच्छ्रवण-कीर्तना'दित्युपक्रम्य 'बीजदार्ब्धप्रकारस्तु गृहे स्थित्वा स्वधर्मतः, अन्यावृत्तो भजे-स्कृष्णं पूज्या श्रवणादिभि'रित्यादिना स्वतनुजस्ववित्तजसाधनरूपसेवामुक्त्वा 'ततः प्रेम तथासक्तिर्व्यसनं च यदा भवेदि'त्यनेन साधनरूपसेवोत्तरं प्रेमोत्पत्तिरुक्ता, प्रम तथासाक्तप्यसम् ५ प्रमा नगर स्वापः सामग्रह्मसम्बद्धः अमासाक्रका, तदनन्तरं व्यसनं चोक्तं श्रीमदाचार्यवर्वैर्भक्तिवर्धिन्यामिति । एकत्र निर्णीतः शास्त्रार्थोपरत्रापि प्रवर्तत इति न्यायं मनसिकृत्यास्मत्प्रभुभिः सिद्धान्त-मुक्तावलीविवृतावुक्त मेतेन निरुपिध्वसर्वस्वनिवेदनपूर्वकं तत्रैव स्वदेहविनियोगे प्रेम्णि जाते सा भवती'ति मयाप्युक्तमित्यवेहि । तत्कि फलमित्याकांक्षायामिदमिदं फलमिति फलत्रयं विवक्षव आद्यं फलमाहुर्मूले अलीकिकस्य दाने हीति । एतद्विवरणं त्वलीकिकसामध्यमिति । अत्र द्वितीयातत्पुरुषस्त्वसम्भव्येव, तृतीयापञ्चमीषष्ठी-तत्पुरुषाणां सम्भवित्वेपि क्लिष्टार्थता सम्भवतीत्यठौकिकाय सामर्थ्यमिति चतुर्थीतत्पुरुषा-अयणादलौकिके सामर्थ्यमलौकिकसामर्थ्यमिति सप्तमीतत्पुरुषाश्रयणाद्वा अलौकिकविषयक-सामर्थ्य यावदलौकिकसम्बन्धजनितसुखदुःखानुभवविषयकशक्ततेति यावदित्यर्थी ज्ञेयः। एवं च सित 'निःप्रत्यूहो महान्मोगः प्रथमे विशते सदे'ित मूले, तथा च 'अलौकिक-भोगस्त फलानां मध्ये प्रथमे प्रविशतीति तद्विवरणे चोक्तो ह्यलौकिकमोगस्य प्रथमफले प्रवेश उपपन्नो भवेत् , तस्याप्यठौकिकपदेन संग्रहात् । कर्मधारयाश्रयणे तु सामर्थ्यमात्र-स्यैवालोकिकत्वात्तदतिरिक्तालोकिकभोगादेरलोकिकसामर्थ्यरूपत्वाभावादलोकिकपदेनासंग्र-हादलैकिकसामर्थ्यरूपप्रथमफले प्रवेशोक्तिरसंगता स्यात् । तस्माचतुर्थीतत्पुरुषः सप्तमी-तत्युरुष एव वात्र साधुतरो न कर्मधारय इति बोध्यम् । यद्वा । न लौकिकमलौकि-कम्, अठौकिकं च तत्सामर्थ्यं चेति कर्मधारय एवास्तु । न च पूर्वोक्तदूषणापत्तिरिति वाच्यम् । अलौकिकमोगस्त्वलौकिकसुखदुःखसाक्षात्कारस्तु फलानां मध्ये प्रथमे फलेऽ-लौकिकसामर्थ्येऽधिकरणरूपे प्रविश्वति प्रविष्टो भवति, तदर्थमेवालौकिकसामर्थ्यस्य भग-वता दानात्। एवं च न पूर्वोक्तदूषणापत्तिरिति दिक्। एवं च विवरणे मूलस्थालौकिक-पदस्यालौकिकविषयकसामर्थ्यपरत्वेनालौकिकसामर्थ्यपरत्वेन वा व्याख्यानात् कस्यचि-

विषयकसामर्थ्यरूपसाठौकिकसामर्थ्यरूपस्य वा फलस्य दाने वितरणे स आद्यः प्राय मिकः सत्संगादिनेदं प्रथमतयोत्पन्नः प्रियतमभगवत्संगमविषयको भक्तस्य मनोरथः स नि निश्चयेन सिध्येन्मनोरथविषयीभूतपदार्थप्राप्त्या पूर्णी भवेत्, तददाने तु न पूर्णी भवे दित्यर्थः । तथा च मनोरथविषयीभृतप्रियसंगमसाधकं प्राथमिकं फलमलौकिकविषयक सामर्थ्यप्राप्तिरिति बोध्यम् । अल्पः सिध्येन्मनोरथ इति पाठे त्वलौकिकस्या लौकिकविषयकसामर्थ्यस्यालौकिकसामर्थ्यस्य वा अदाने हि निश्चयेन विष्रयोगोद्रेवे सित कदाचित् कदाचिन्मनिस जायमानत्वाद्रल्पः खल्पो मनोरथः प्रियसंगमविषयक सिध्येदित्यर्थो ज्ञेयः । चकारेणैतद्दान एवान्योपि मनोरयः सिध्येदिति व्याख्येयम् अत्रैवं ज्ञेयम् । प्रथमतो मूलेच्छया 'यमेवे'ति श्रुतेर्निरुपधिरसरूपसपरिकरभगवत्कृपय शुद्धपुष्टिमार्गीयं वरणम्, तदनु सत्संगादिना प्राथमिको भगवत्संगममनोरथः, तदन शुद्धपुष्टिमार्गीयाचार्यसंश्रयः, तदनु भगवत्प्राप्तिजनकतिरोहिततापक्केशानन्दाविर्मावार शुद्धपुष्टिमार्गीयाचार्यकृतं निवेदनम्, ततस्तदुपदिष्टोस्मिन्मार्गे गोपिकानामेव गुरुत्विमिति फलप्रकरणीयसिद्धान्ता 'दथ च गोपीभावेन ये भक्ता' इत्याद्यादिपुराणवाक्याच मूलक्ष्प युद्धपुष्टिमार्गाचार्याणां वजभक्तानां यो भावस्तत्सजातीयभावभावनापूर्वकं स्वतनुजस्व वित्तजसाधनरूपसेवाकरणेन दढतरकथाश्रवणादिना वा कस्यचिद्विनैव श्रेमोत्पत्तिं देहपार 'स्वयं समुत्तीर्ये'ति श्लोके 'सदनुग्रहो भवा'नित्युक्तत्वात् प्रेमवदाचार्यस्थभगवदनुग्रहवलेन प्राप्तालौकिकदेहे रसमार्गीयत्वात् पूर्वानुरागमारभ्य सकलप्रेमावस्थाविभीवः । कस्यचिर् भगवदिच्छया प्रेमासत्त्यनन्तरमेव पूर्वानुरागजविरहेणैव व्यसनं विनैव देहपाते प्राप्ता लौकिकदेहे व्यसनाद्यवस्थाविर्भावः । कस्यचित्त्वत्रैव प्राकृतदेहे प्रेम्णि जाते तदप्रास्या पूर्वा नुरागजविरहाविभीवः, ततः स्वसेव्यस्वरूपे वा स्वप्नादौ वातिभाग्येन साक्षादिप वा प्रभु दर्शने 'चक्षुःप्रीतिः स्मृता तत्रातीवादरनिरीक्षण'मिति लक्षणानुसाराद्भगविद्विषयकः परमा दरपूर्वकिनिरीक्षणरूपश्रक्षूरागरूपप्रथमप्रेमावस्थाविर्मावः । तत'श्रित्तासंगः प्रियतमे निरु चित्तस्य विश्रमं इति लक्षणानुसारात् 'ततः प्रेम तथासक्ति'रित्युक्तत्वात् प्रेमोत्तरोत्पन्ना सक्तिस्वरूपतत्प्रवणचेतस्त्वरूपचित्तासंगरूपद्वितीयप्रेमावस्थाविभीवः । इयमेवावस्था सेवा पदवाच्या । ' अथावस्था निरूप्यन्ते रसावस्थानसूचिकाः । वीजांकुरः पहनवश्च वृद्धिः विंस्तर एव च । अवस्था द्वितयेन स्याचक्षूरागादिषु क्रमात् । चक्षूरागो मनःसंगः संकल्पो जागरस्तथा । तनुता विषयद्वेषो ठजात्यागस्ततः परम् । उन्मादमूर्छीमरणान्येता दश दशाः स्मृता' इत्युक्तत्वाचक्षूरागचित्तासंगाभ्यां वीजरूपप्रथमप्रेमावस्थोक्ता । ततः 'संकल्पस्तु मनोरथ' इति लक्षणानुसारात्कदा प्रियसंगमे एवमेवं भविष्यतीत्यादिमनोरथरूपसंकल्प-खरूपतृतीयप्रेमावस्थाविर्भावः । एतावता किञ्चिदुल्लसितः पूर्वानुरागजन्यो विरहः । अथायमठौकिकविषयत्वादठौकिको विरहः प्रलयानलादप्यतिदुःसहो मावीति लौकिक-

सामर्थ्यवता शरीरेण मनसा च सोडुमशक्यो देवकृतसम्भोगो मानुषजात्या स्त्रियेवेति भगवता तापक्लेशविशिष्टालीकिकविरहरसभोगसामर्थ्यं प्रथमतो दीयते । तदन् च्छासनिश्वासस्मृत्याद्य-नुभावविशिष्टो 'निद्राछेदस्तु निद्राया अभावः परिकीर्तित' इति लक्षणानुसारान्निद्राछेद-रूपश्रतुर्थप्रेमावस्थाविर्भावः । आभ्यां संकल्पनिद्राछेदाभ्यामंकुरावस्थोक्ता । तत'स्तनुता निखिलांगानां दौर्वल्यं परिकीर्तित'मिति लक्षणानुसारात् पाण्डुत्वाद्यनुभावविशिष्टतनुता-स्वरूपपञ्चमप्रेमावस्थाविर्भावः । ततो 'विषयेभ्यो निवृत्तत्वमरतिर्विषयान्तरे' इति रुक्ष-णानुसाराच् क्षुनिमीलनासहनशीलताद्यनुभावविशिष्टविषयनिवृत्तिरूपषष्टप्रेमावस्थाविर्भावः आभ्यां तनुताविषयनिवृत्तिभ्यां पछवावस्थोक्ता । एतावत्पर्यन्तमासक्तिकार्यमेव । अत एव 'स्नेहाद्रागविनाशः स्यादासत्तया स्यादृहारुचि'रित्यनेन गृहारुच्युपलक्षिता विषयनिवृत्ति-रुक्ता श्रीमदाचार्यभिक्तिवर्धिन्याम् । ततो 'दैहिकान्सकलान् भावान् निजां त्रीडां च दैहिकीम् । परित्यज्य हरिप्राध्ये यदेव स्यात्तदेव हि । लौकिकं वैदिकं चापि तत्कर्ता व्यसनी मत' इति दशमस्कन्धीयभागवततत्त्वदीपसिद्धान्तसिद्धलौकिकवैदिकप्रियप्राप्ति-साधनकरणरूपव्यसनाविर्भावः । ततः पुनः प्रियप्राप्तिदुर्घटत्वज्ञानेन 'उपस्थितान्तिके तस्मै व्यसनं खमवोचते'ति दशमस्कन्धपद्यव्याख्यानसुबोधिन्युक्ताप्रतीकार्यदुःखस्त्ररूप-व्यसनान्तराविर्भावः । येन विना प्रियतमांगसंगं क्षणमात्रमि स्थातुं न शकोति, तेन प्रिय-तमांगसंगं च प्राप्तोत्येव । अत एव 'यदा स्याद्ध्यसनं कृष्णे कृतार्थः स्यात्तदैव ही'त्यनेन तत्रैवातुपद्मेवोक्तं व्यसनोत्तरमेव कृतार्थत्वमप्रतीकार्यदुःखरूपव्यसनपदवाच्यान्यव्यसन-प्राप्त्या । अत एव व्रतरूपव्यसने जाते प्रियप्राप्तिरेव जाता श्रीमतीनां कुमारीणाम्, तद-नन्तरं चाप्रतीकार्यदुःखरूपे व्यसने जाते एव च प्रियतमांगसंगो जात इति श्रीभागवते स्पष्टमेव । अत्र कृष्ण इति विषयसप्तमी निमित्तसप्तमी वा, 'चर्मणि द्वीपिन'मित्यत्रेव । तथा च कृष्णविषयकं कृष्णनिमित्तं वा यदा प्रथमन्यसनोत्तरमप्रतीकार्यं तापसहितं दुःखरूपं क्केशापरपर्यायं द्वितीयं व्यसनं स्यात्तदा 'लजात्यागोतिवैवश्यात् त्रपानाशोभिधीयतं इति लक्षणानुसारादाकस्मिकहसनरोदनाद्यनुभावविशिष्टत्रपानाशस्त्ररूपसप्तमप्रेमावस्थाविर्भावः । तद 'न्वचेतनेषु प्रश्नादिरुन्मादः परिकीर्तित ' इति लक्षणानुसारादाकाशालिंगनाद्यनुभाव-विशिष्टोन्मादरूपाष्ट्रमप्रेमावस्थाविभीवः । आभ्यां त्रपानाशोन्मादाभ्यां वृद्भवस्थोक्ता । ततः 'प्रलयो रागदुःखादेरिन्द्रियास्तमयो मत' इति लक्षणानुसारान्निश्रेष्टत्वाद्यनुभाव-विशिष्टमूर्छोपरपर्यायप्रलयरूपनवमप्रेमावस्थाविर्मावः । ततः 'प्राणत्यागोतिदुः खेन मृतिस्तु परिकीर्तिते'तिरुक्षणानुसारान्मृतिरूपदशमप्रेमावस्थाविर्भावः । आभ्यां मूर्छामृतिभ्यां विस्तरा-वस्थोक्ता । तथा चैतादशानुभावविशिष्टव्यसनोत्तरं प्राकृतदेहपाते सचिदानन्दस्वरूपाली-किकदेहरुाभे च सति भगवत्स्वरूपानन्दप्राप्त्या कृतार्थः स्यादित्यर्थः । अत एवेदमप्रती-कार्यदुःखमेव प्रार्थितं निरोधलक्षणाख्ये ग्रन्थे श्रीमदाचार्यचरणै'र्यच दुःखं यशोदाया नन्दा-

दीनां च गोकुछे । गोपिकानां च यहुःखं तहुखं स्थान्मम कचिदि'त्यादिना । अत्रेदमपि ज्ञेयम् । येषां त्वलौकिकं शरीरं तेषां तु व्यसनानन्तरं प्रभुसंगम एव, न दशमदशाप्राकट्यम् यथा रासमण्डलमण्डनानाम् । येषां तु लौकिकं शरीरम्, तेषां तु व्यसनानन्तरं दशमदशो-दयो भवत्येव, यथान्तर्गृहगतानाम् । इदमेव ज्ञापयितुमन्तर्गृहगतानां ठीठा । अन्यथा त्रजस्थानां सर्वेषामप्यलौकिकशरीरमिति तासामप्यलौकिकशरीरवत्त्वात्तथाकृतिर्व्यर्थ<mark>ा नीरसा च</mark> स्यादितिदिक्। 'नन्वन्ते या मितः सा गिति'रिति प्रेमवदाचार्यानुग्रहवछेनात्यसह्येन पूर्वानु-रागजभगविद्वरहेण वा तत्क्षणमेव देहपाते प्रियसंगमो भविष्यत्येव । अन्यथा 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति मर्यादा भज्येतेति किमर्थमलौकिकसामर्थ्यदानं किमर्थ वा न तत्तद्दशानु-भावनमिति चेत् । अत्र वदामः । 'रसो वै स ' इति श्रुतेः प्रभो रसरूपत्वाद्रसमर्यादयैव खखरूपदानमित्यठौकिकसामर्थ्यदानं तत्तदशानुभावनं चेति जानीहि । अपि च, तत्क्षण-मेव देहपाते चक्ष्रागादिक्रमेणावस्थानुभावाभावदर्शने रसमार्गीयभगवदीयानां सन्देहः स्यात्को वेद रसस्वरूपभगवत्प्राप्तिरेतस्याथवान्यस्वरूपभगवत्प्राप्तिरिति । तदर्थमेव कस्य-चिदलौकिकसर्वावस्थानुभवोत्रैव कार्यते प्रभुणा । तथा सति तत्तदवस्थानुभवस्य प्रत्यक्षतो दृश्यमानत्वेन सर्वेषां रसस्वरूपप्राप्तेर्निश्चयादेतन्मार्गीया प्रवृत्तिरि निःप्रत्यूहा भवेत्, तदर्थमत्रैवालौकिकसामर्थ्यदानं तत्तदशानुभावनं चेत्यलं पल्लवितेन । एवमेवालौकिक-सामर्थ्यं साक्षाद्वन्दावनादिष्वपि दीयत इत्यप्रे व्यक्तीभविष्यति । यद्वा, योस्मिन्मार्गे समायाति तस्य तु 'गृहे स्थित्वा स्वधर्मतः। अव्यावृत्तो भजेत् कृष्णं पूजया श्रवणादिभिः। व्यावृत्तोपि हरौ चित्तं अवणादौ न्यसेत् सदा । ततः प्रेम तथासक्तिर्व्यसनं च यदा भवेदि'ति भक्तिवर्धिन्यां तनुजिवत्तजसेवाकरणे प्रेमासिकव्यसनानि भवन्तीत्युक्तत्वात्तद-नन्तरं तत्र 'यदा स्याद्ध्यसनं कृष्णे कृतार्थः स्यात्तदैव ही'त्युक्तत्वाच व्यसनप्राप्तेः कृतार्थी-करणस्त्रभावात् प्राथमिको मनोरथो व्यसनप्राप्तिविषयको अवति । तत्र व्यसनाविभीवे महातापोदयात्तत्सहनं लौकिकसामर्थ्येन कर्तुमशक्यमतिदुःसहत्वादिति भगवता व्यसना-विभीवादव्यवहितपूर्वं तत्समकालमेव वात्रालौकिकसामर्थ्यं दीयते व्यसनसहनार्थम्। एवं चालौकिकस्य दाने हि । हि निश्चयेनालौकिस्यालौकिकसामर्थ्यस दाने आदाः प्राथमिको मनोरथो व्यसनप्राप्तिविषयकः सिध्येन्निष्पन्नो भवेत्, व्यसनप्राप्तिः स्यादिति यावत्, तददाने स न निष्पद्यत इत्यर्थः, । तथा च शुद्धपुष्टिमार्गीयस्य प्रेमासक्तिरूपायां सेवायां सिद्धायां प्रथमफलमलौकिकसामर्थ्यप्राप्तिरिति श्रीमदाचार्येरेतस्य प्रथमफलत्व-मक्तमिति भावः।

अथैतादशिवप्रयोगजनितदेहपातोत्तरं तु वाह्याभ्यन्तरभेदेनेदानीं तु देहस्य ठौिकक-त्वात्स्थायिभावात्मकभगवत्सम्बन्धेनान्तःकरणस्यैवाठौिककत्वाचान्तरेव च भावि परम-काष्ठापन्नं फलत्रयेपि मुख्यफलरूपं द्वितीयं फलमाहुः फलं चेति । अत्र विवरणे फलपदस्य सायुज्यत्वेन व्याख्यानाद्वितीयं फलं सायुज्यरूपं वा भवेत्। अत्र वाशब्दो विक-ल्पार्थः । यद्यतिकृपाविशिष्टम्लाचार्यरूपश्रीमद्भजभक्तेंगितविशिष्टा प्रभोस्तादङ्मूलेच्छा स्यात् । अत्र सायुज्यं शुद्धपुष्टिमार्गीयमेव विवक्षितम्, न त्वन्यत् । शुद्धपुष्टिमार्गीय-सेवाफलस्यैव निरूपणात् । नतु सायुज्यमेकविधमेव शास्त्रान्तरेषु श्रूयते, न त्वन्यप्रकारक-मतो न त्वन्यदिति निषेधो नोपपद्यत इति चेत् । अत्र वदामः । द्विविधं तावत्सायुज्यं स्थूलतया । तत्रैकमभेदसम्बन्धघटितम् , द्वितीयं तु भेदसम्बन्धघटितम् । तत्राद्यं 'ब्रह्म वेद ब्रह्मेव भवती'त्यादिश्रुतिप्रमाणसिद्धम् , साधारणानुग्रहात् केवलमर्यादारूपमेकविधमेव । द्वितीयं तु त्रिविधम् । तत्रैकं 'ब्रह्मभूतः प्रसन्नात्मे'त्यादिगीतावाक्यसिद्धम् । ब्रह्मभावो-त्तरसामयिकोत्तमाकस्मिककृपाजनितपरमभक्तिठाभजन्यभगवद्दानोत्तरसामयिकभगवत्प्रवेश-रूपगृहादिप्रवेशवत् । प्रवेशस्य भेद एव सम्भवाद्भेदघटितत्वं ज्ञेयम् । द्वितीयं तु 'ब्रह्मविदाप्तोती'त्यादिश्रुतिसिद्धम् । ब्रह्मभावोत्तरसामयिकाकस्मिकोत्तमतरकृपाजनितभक्ति-लाभजन्यभगवत्प्रवेशरूपसायुज्योत्तरं तत्सहभावविशिष्टसर्वकामभोगरूपम् । स्वस्मिन्त्रवेश मर्यादासंवितत्वात्। तृतीयं तु 'केवलेन हि भावेने'ति वाक्येन 'न ज्ञानं न च वैराग्यं प्रायः श्रेयो मवेदिहे'ति वाक्येन चात्युत्तमतमकृपया ब्रह्मभाव-ज्ञानवैराग्यादिनिरपेक्षप्रेमासक्तिव्यसनरूपकेवलभावजनितभगवत्सहभावविशिष्टसार्वकालिक-सर्वकामभोगरूपं च। तत्र गीतोक्तप्रवेशरूपसायुज्ये पुरुषोत्तमप्रवेशमात्रमेव फलम्, विशेष-कृपाऽभावात् । न चाक्षरज्ञानमार्गसायुच्यात् को विशेष इति वाच्यम् । अक्षरज्ञानमार्गे त्वभेदेन गणितानन्दाक्षरसायुज्यम् । पुरुषोत्तमज्ञानमार्गे तु भेदेनागणितानन्दपुरुषोत्तम-सायुज्यम् , मेदेनानुमूयमानमिति विशेषस्य जागरूकत्वात् । अत एवाचार्याश्रवुर्थस्कन्ध-निवन्धे 'सायुज्ये तु रसाधिक्यं भेदेनानुभवात्तत' इत्युक्तवन्तः । कित्राक्षरस्य धर्मरूप-त्वाद्धर्मसायुज्यम् । पुरुषोत्तमस्य तु धर्मित्वादेतत्सायुज्यस्य धर्मिसायुज्यरूपत्वाचास्या-विक्यस्येव विशेषरूपत्वाच । ब्रह्मभावोत्तरसामयिकसर्वकामभोगरूपसायुज्ये तु मर्यादा-क्रपत्रह्मभावोत्तरं सर्वकामभोगस्य मर्यादापुष्टिक्रपत्वात् प्रमाणानुरोधिपुरुषोत्तमेन सहो-त्सर्गतो मर्यादापुष्टिरूपमहिषीसजातीयसर्वकामभोग एव । न तु शुद्धपुष्टिमार्गीयो व्रज-भक्तसजातीयसर्वेकामभोगः । न च 'ब्रह्मविदाप्तोती'त्यत्र ब्रह्मभावोत्तरं सर्वेकाम-भोग एव श्र्यते, न तु परमभिक्तिलाम इति ब्रह्मभावोत्तरसामयिकभिक्तिलाभोत्तरं सर्वकामभोगः कथं भवतोच्यत इति वाच्यम् । 'सह ब्रह्मणे'त्यत्राप्रधानतृतीया-निर्देशात् । तत्राप्रधानत्वं तु 'अहं भक्तपराधीनो ह्यस्ततत्र इव द्विजे'त्यादिप्रमाणैर्भक्त-विषय एव भगवतो, नान्यविषय इति मध्ये परमभक्तिर्भवतीति तथोक्तत्वात् । नतु श्रुतिवलेन ब्रह्मभावोत्तरसामयिकसर्वकामभोगेपि विनैव भक्तिं परब्रह्मणोप्रधानत्व-मंगीकियतामिति चेत् ? न । 'इतिहासपुराणाभ्यां वेदं समुपवृंहये'दिति वाक्या- दितिहासपुराणादिषु कुत्रापि भक्तिमार्गातिरिक्तमार्गे ब्रह्मणोप्रधानत्वस्याश्र्यमाणत्वात् । अपरञ्च, यदि ब्रह्मभावोत्तरसामयिकसर्वकामभोगो विनैव भक्तिं स्यात्तदा त्वदुक्तं घटेतापि, न तु तथा । यतस्ताद्दशसर्वकामभोगस्य पुरुषोत्तमज्ञानजन्यभगवत्प्रवेशरूप<mark>सायुज्यसाघ्य</mark>-त्वात् । तत्र पुरुषोत्तमज्ञानं च भक्तिसाध्यम् । 'ब्रह्ममूतः प्रसन्नात्मे'त्यारभ्य 'विशते तद्नन्तर'मित्यन्तेन प्रघट्टकेन भगवता पुष्टिमर्यादामार्गे एवमेव सिद्धान्तितत्वात् । अन्यया सर्वेषामेव ब्रह्मभावापन्नानां सर्वकामभोगः प्रसञ्जेत, नियामकाभावात् । अतो ब्रह्मभावो-त्तरसामयिकसर्वकामभोगस्य भक्तिं विना जायमानत्वाभावादप्रधानत्वं परत्रह्मणो भक्तिकृत-मेव, न तु भक्तिं विना कुत्रापीति मदुक्तमेव साधीय इति दिक्। अत एवास्वातद्यिभया 'मुक्तिं ददाति कर्हिचित् स्म न भक्तियोग'मिति भगवतो भक्तियोगदानाभावः यस कस्यचिदिति दिक् । तृतीये सायुज्ये तु वेदमर्यादासंवलनाभावात् प्रमाणातीत-सरूपेण प्रमाणातीतभक्तानां प्रमाणातीतसर्वकामभोगः । एवञ्च चतुर्विधसायुज्यस्यापि प्रमाणसिद्धत्वेन प्रकृते सायुज्यपदेन भेदघटितसायुज्येषु तृतीयमेव सायुज्यं विवक्षितम् । इदमेव च ग्रुद्धपुष्टिमार्गीयं सायुज्यमिति । अत्र 'प्राणेन सायुज्यं सलोकतामाप्नोती'त्यादि-श्रुतिप्रयोगाद्यजिर् योग इति धातो वेहुलं छन्दसी ति बाहुलका द्वावे किपा युक्राब्द-सिद्धिः, ततः सहशब्देन समासः, ततो वोपसर्जनस्येति सहशब्दस्य सादेशः, ततो भावे ष्यच्यत्रयथ । यद्वा । सहयुनक्तीति सयुक् किप्चेतिस्त्रेण कर्तरि किप्, सयुजो भावः सायुज्यं सहभाव इति ज्ञेयम् । अत्रेदं तत्त्वम् । कदाचिदतिकृपायां पुरुषोत्तमप्रवेशमात्र-लक्षणसायुज्यवतो ब्रह्मभावजनितप्रवेशोत्तरं सर्वकामभोगरूपसायुज्ययोग्यतावतश्चापि शुद्ध-पुष्टिफलप्राप्तिः केपाञ्चिद्भवति, मुक्तोपसृष्यव्यपदेशादिति न्यायात् , न तु सर्वेषाम् । अन्यथा मार्गभेदकरणवैयर्थ्यापात इत्यवधातव्यम् । नन्वेतादृशशुद्धपुष्टिफलप्राप्तिश्चेत्केषाञ्चिद्भवति तर्हि तत्सायुज्यं किमर्थं दत्तमिति चेत् ? स्वस्य स्वतन्त्रेच्छत्वादि ज्ञापयितुमिति गृहाणेति सर्वे चतुरस्रम् ।

अथ यस्मिन् जीवे यादशी कृपा तस्मिन्तादशफलदानौपियकमावप्राकट्यपूर्वक-सेवया तादगमगवद्रपं फलिमिति सिद्धान्तः, तथा च यस्मिन् व्रजमक्तरलेंगितिविशिष्टा भगवत्कृपा देहपातोत्तरक्षण एव साक्षादंगसंगविषयिणी तस्य तु पूर्वोक्तप्रणाल्येतदेहे तत्क्षण एव मनिस स्वप्नादौ वैतदेहपातोत्तरं तु वृन्दावनादौ चाविलम्बेन साक्षादंगसंग एव भवति। यस्मिस्तु देहपातोत्तरक्षण एव न साक्षादंगसंगविषयिणी कृपा, किन्तु विलम्बेन, तस्यापि प्रमोत्पत्त्यभाव एव वा प्रेमासक्तयनन्तरमेव भगविदिच्छ्या वा देहपाते प्राप्तालौकिकदेहे प्रेमाद्यवस्थाविभीवेन व्यसनाद्यवस्थाविभीवेन वा विलम्बेन च साक्षादंगसंग एव भवति। यस्मिस्तु दास्यसिखत्वाद्यधिकारिवपयिणी कृपा तस्य तु ताद्यभावपूर्वकसेवया पूर्वोक्त-प्रणाल्येतदेहपातोत्तरं वृन्दावनादौ दास्यसिखत्वाद्यधिकारिविशिष्टालौकिकदेहपातिरूपं

तृतीयं फलं भवतीत्याहुः अधिकारो वेति । सायुज्यरूपफलदानेनाधिकारविशिष्टदेह-प्राप्तिर्वा भवतीत्यर्थः । अत्र सेवौपियकदेहो वा वैकुण्ठादिष्विति विवरणोक्त-वैकुण्ठपदेन 'गोकुलं वनवैकुण्ठ'मिति कृष्णोपनिषदुक्तेः प्रपञ्चातीतभगवन्निवासस्थानं व्यापिवैकुण्ठान्तर्गतं बृह्द्वनं नन्दीश्वरं चोच्यते । आदिपदेन श्रीवृन्दावनश्रीमद्गोवर्धनादि च । तत्र सायुज्यरूपफुलादानेऽधिकारः सेवीपयिकदेहरूपो वाथवा भवतीत्पर्थः । वैकुण्ठा-न्तरस्य गुद्धपुष्टिमार्गीयफठरूपभगवल्लोकत्वाभावाद् गोकुठस्यैव ताद्दग्भगवल्लोकत्वाद्भैकुण्ठ-पदेन श्रीगोकुलम्, आदिपदेन वृन्दावनादिकं चामिप्रतमिति बोध्यम्। अत्रालौकिक-सामर्थ्य यथावान्तरफलरूपम्, मुख्यफलं तु मुख्यसायुज्यमेव, एवमेवाधिकारिदेह-प्राप्तिरूपं तृतीयं फलमप्यवान्तरफलरूपमेव, मुख्यं फलं त्वधिकारिदेहद्वारैवात्रापि मुख्य-सायुज्यमेव । स्वद्त्ततादगधिकारिदेहकृत'त्वत्पृष्टप्रियवार्ताकथनं च ब्रह्मयज्ञोस्त्व'त्यादिक्रप-प्रियतमसेवासन्तुष्टश्रीमद्रजभक्तरत्नानुग्रहेणैवेति बुध्यस्व । अत एवालौकिकस्य दाने हीत्यत्राधिकारो वेत्यत्र च फलपदाप्रयोगः सायुज्य एव च फलपदप्रयोगश्च। अत्रातिरहस्यत्वाच्छ्रीमदाचार्यरत्नेरलौकिकसामर्थ्यसायुज्यवैकुण्ठादिपदानि परोक्ष-वादत्वेनैव प्रयुक्तानीति ज्ञेयम् । नतु यत्र परशुरामश्चीपतिविरिश्चिवदलौकिकसामर्थ्य-भोगाधिकारा दृष्टास्तत्र न सर्वदा दृष्टा इति सामर्थ्यभोगत्वाधिकारत्वसामान्यादेतेषामि नाशः स्यादिति न परमफलत्वमेतेषामित्याशंक्याहुः न कालोत्र नियामक इति। अत्राठौकिकसामर्थ्यभोगाधिकारेषु सर्वोत्तमप्रभुप्रीत्याधायकत्वात् काल आधिभौतिक आध्यात्मिक आधिदैविको वा नियामको न भवति, भगवन्नियम्यत्वादित्यर्थः । इत्यते छोकेपि प्रभुदत्तसामर्थ्ये भोगेधिकारे वाधिकारिणो नियामकत्वाभावः । अत एवोक्तं सगुण्सैव काठाधीनत्वम्, न गुणातीतस्येति 'मन्निष्टं निर्गुणं स्मृत'मिलादिना प्रभुणै-कादशे । तस्मान्नेषां कालाधीनत्विमिति त्रयाणां फलत्वं निःप्रत्यूहमित्यास्तां तावत् ।

यद्वा, अलौकिकस्यालौकिकविषयसामर्थ्यस्य दाने हि निश्चयेन जातो य आद्यः शुद्धपृष्टिमार्गीयाचार्यसंश्रयात्पूर्वमेवैतन्मार्गीयसत्संगादिनेदं प्रथमतयोत्पन्नो मनोरथः सिध्येत् सिद्धो भवेदित्यर्थः । स आद्यो मनोरथः क इत्याकांक्षायामाहः फलं वा ह्याधिकारो वेति । फलरूपो वाधिकाररूपो वा। नात्र सन्देह इति भावः । अत्र फलिविषयकोधिकारविपयको मनोरथोपि फलवदिविकारवदेव सुखजनक इति ज्ञापियतुं रूपिकण निरूपणमिति दिक् । तथा च व्रजभक्तभावसजातीयभावैः शुद्धपृष्टिमार्गे भजनं कर्तव्यमिति सिद्धान्तः सम्पन्नः । तत्र व्रजभक्तेषु 'नन्दगोपसुतं देवि पति मे कुरु ते नम' इति वाक्यादनन्यपूर्वाः कुमार्यो भगवति पतिभावयुक्ताः । अन्तर्ग्रहगतारूपा अन्यपूर्वास्तु 'जारथर्मण सुस्नेहं सुद्दढं सर्वतोधिकम् । मिय सम्प्राप्य सर्वेपि कृतकृत्या भविष्यथे'ति वृहद्धामनपुराणादय च 'तमेव परमात्मानं जारबुद्धापि संगता, मत्कामा रमणं जार-

मस्बरूपविदोवलाः । ब्रह्म मां परमं प्रापुः संगाच्छतसहस्रशः इति दशमस्कन्धीयैकादश-स्कन्धीयभगवद्वाक्येभ्यो भगवत्युपाधिरूपजारभावयुक्ताः । अप्रतिवन्धेन प्रभुसमीपं गता अन्यपूर्वास्तु सर्वभावप्रपत्तिपूर्वकिनिरुपिषिप्रियत्वभावयुक्ताश्च भगवति । तत्र परकीयायामेव रसस्य परमा काष्टेति रसशास्त्रसिद्धान्तादनन्यपूर्वाणां नन्दाधीनानां भगवति पतिभाव-युक्तानां कुमारीणामथ च निरुपधिप्रियत्वभावयुक्तानां नित्यसिद्धानां जारभावयुक्तानां च श्रुतिरूपाणां चान्यपूर्वाणां परकीयात्वात् परकीयात्वधर्मविशिष्टत्वेनैव परमकाष्ठापन्नरसरूप-भगवत्त्राप्तिः । न तु कुमारीणां स्वीयात्वेनान्यपूर्वाणां तु परकीयात्वेनेति भेदः । तथा सति विवाहितानामेव स्वीयात्वात् श्रीभागवते कुमारीमिर्भगवतो विवाह उक्तो भवेत् । अन्यपुराणादिषु मूलमाधवमाहात्म्ये रुक्मिणीविवाहात्पूर्वं कुमारीणां भगवता समं विवाह: श्रुतो यद्यपि तथापि स कल्पान्तरीयांशावताररूपश्रीकृष्णविषयकः । तत्कल्पीयश्रीकृष्ण-स्वरूपस्यांशत्वात् तस्यापि स्वरूपस्य पूर्णत्वेनैव व्यासचित्तप्रसादो जातः स्यात् । तस्मा-त्सारस्वतादिकल्पान्यकल्पीयावतारा अंशावतारा एवेति जानीहि । निरूपितं चैतत्सविस्तरं मक्ततबहिर्मुखमुखमर्नाख्ये ग्रन्थ इति तत्रैवावलोकनीयम्। ननु यदि भगवति पतिभाव एव कुमारीणां तदा महिषीप्राप्यप्रमाणानुरोधिभगवतस्य रूपप्राप्तिः स्यान्न तु लोकवेदातीतप्रमाणाननुरोधिस्वरूपप्राप्तिः स्याद्य च तदनुरोधेनाश्चतोपि कल्पनीयः स्यादिति चेत् । अत्र ब्रूमः । 'कात्यायनि महाभागे महायोगिन्यधीश्वरि । नन्दगोपसुतं देवि पतिं में कुरु ते नमः ।' 'भ्यान्नन्दसुतः पति'रितिमन्त्रयोर्नन्दसुत एव पतित्वप्रार्थना भावना च । स श्रीमान्नन्दसुतस्तु व्रजे 'एकादशसमास्तव गूढाचिः सवलो-वस'दिति तृतीयस्कन्धीयश्रीमदुद्भववाक्यादेकादशवर्षपर्यन्तमेव स्थितः । तदुत्तरं तु मथुरायामेव गतः। यज्ञोपवीतं च वैश्यानां द्वादशे वर्षे, यज्ञोपवीतं विना च न विवाहः। स विवाहोपि तजातीयानामासुरपैशाचगान्धर्वभेदेन त्रिविधः । तत्रापि वैश्यस्यासुरो मुख्यः । तत्र द्रव्यादानादासुरः, छलेन कन्याहरणात्पैशाचः, गान्धर्वस्त्वन्योन्यानुरागेण 'त्वं मे भार्या त्वं मे पति'रितिसमयरूपः । एवं चात्र यज्ञोपवीतकालाभावेन प्रभोर्यज्ञोपवीताभावा-देकादशवर्षाभ्यन्तर एव च कुमारीणां भगवत्सम्बन्धाच कोपि विवाहो नात्र वक्तुं शक्यः। तथा च विवाहजनितपतित्वाभावान्न महिपीप्राप्यस्वरूपप्राप्तिर्न वा विवाहकल्पनेति बुध्यस्व। न च 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति मर्यादाभंग इति वाच्यम् । भगवत्सकाशात् प्रमाणा-तीतफलप्राध्या तासां पतित्वप्रार्थनैव जाता, न तु विवाहजनितपतित्वप्रार्थनेत्युन्नयनात् । अन्यथा 'नन्दगोपसुतं देवि पतिं मे कुरु ते नम' इत्यत्र विवाहोहेखोपि कृतः स्यात् । तस्मादन्याधीनतानिवारणार्थं निःशंकतया सर्वदा मिलनार्थं च 'स वै पतिः स्यादकुतोभयः स्वयं समन्ततः पाति भयातुरं जन'मित्युक्तलक्षणपतित्वमेव प्रार्थितं तामिर्न तु विवाह-जनितपतित्वमिति । अत एव प्रमाणातीतायां रासछीछायामेव तासामाकारणम् । यतश्च

न विवाहितपतिभावना प्रभावत एव च न तासामन्यपूर्वाभिः सह ठीठायामीष्यीदिकं जातम् । विवाहितपतित्वे सति त्वीर्घादिकं कासाञ्चिदपि सर्वदावश्यमुद्भवेदेव, सत्य-भामादिवत् । न च 'तस्या अमूनि नः क्षोभं कुर्वन्त्युचैः पदानि यत् , यैकापहृत्य गोपीनां रहो भुंक्तेऽच्युताधर'मित्यत्रेर्घा तासामपि श्रूयत एवेति वाच्यम् । नेयमीर्घा सहभोगेपि त्वेकेव भुंक्ते इत्यस्मिन्नंशे ईर्ष्या । तथा च समानशीलव्यसनरूपा सखी भूत्वा प्रियविप्र-योगजनितात्यसद्यास्मद्विप्रयोगजनितं दुःखं ज्ञात्वापि यदस्मान् विहाय भुंके तत् क्षोभं जनयतीति सखीत्वप्रयुक्ततत्स्नेहजनितेष्यां, न तु सपितभावजनितेति निर्णयात्। अत एव 'दद्शुः प्रियविश्लेषमोहितां दुःखितां सखी'मित्यग्रे तस्यास्तासां च सखीभाव उक्तः। अत एवाग्रे तत्सहभावेन रासठीठा, अन्यथा तया सहान्याभिः सह वा रासठीठायाम-मर्यादरसो न स्यात् । तस्मादस्मदुक्ताभिप्राय एवात्र । विवाहितपतिना सपनीसहभावकृत-लीलायां तु बहिरीर्ध्यादिभावादर्शनेप्यन्तरीर्ध्यासंवलनं तिष्ठत्येव लोके राजमहिषीणाम् । अत एव वासरदाननियमोपि तत्र, अत्र तु सर्वदा सर्वसंवितित्वेनैव लीलाकरणादिति महदेव वैलक्षण्यमित्यास्तां तावत्प्रसक्तानुप्रसक्तचिन्तया । एवं चैतादृशपतिभावेनानन्यपूर्वाणां कुमारीणां जारभावेनान्तर्ग्रहगतानां निरुपधिप्रियत्वभावेन च रासमण्डलमण्डनानां च परमकाष्ठापन्नरसरूपभगवत्प्राप्तिः, तथा च 'गोपीभावेन ये भक्ता' इत्यादिपुराणवाक्यात् ताद्शभावसजातीयभावेनैवाधुनिकानामपि ताद्शभगवत्राप्तिरिति सिद्धम् । तत्रायं रसो-परिच्छिन्न इत्यपरिच्छिन्नस्वरूपसर्वभावप्रपत्त्यैकलभ्यः । तत्र जारभावो न सर्वभावप्रपत्तिरूपः कामैकमात्रपूरकत्वेनैव तस्योद्भवात्, परिच्छिन्नस्वरूपत्वात्। अत एव तेन भावेनास्य रसस्य न प्राप्तिरिति तासां प्रतिबन्धोपि जातः। तस्य देहस्य च सगुणभावाश्रयत्वेन सगुणत्वादेव तत्त्यागानन्तरमेव सर्वभावप्रपत्त्या निर्गुणताद्य्यसस्वरूपिष्रयप्राप्तिस्तासामजनि, अन्यथा तद्भावस्य सर्वभावप्रपत्तिरूपत्वेन निर्गुणत्वे तच्छरीरस्य च निर्गुणत्वे तेनैव शरीरेण त्रियप्राप्तिः स्याद्रासमण्डलमण्डनानामिव । अत्राधिकपूर्वपक्षसमाधानानि तु फल-प्रकरणीयसुबोधिन्यामवलोकनीयानि । तथाचातिप्रतिकूलद्वेषादिभावेनापि चेत् प्रसुर्योगीनद्र-ब्रार्थ्या मुक्ति ददाति तदातिप्रेमसंविठतजारभावेन कथं न गुणातीतरसरूपस्वरूपं दद्यात् । परन्त्वेतद्देहपातानन्तरमेव सर्वभावप्रपत्तिमुत्पाद्येव दास्यति । एताद्दशस्त्ररूपस्य सर्वभावप्रपत्त्येकलभ्यत्वात् । एवं च सति यद्येतदनन्तरमपि सर्वभावप्रपत्तिरेव भाविनी, तर्हि भगवति सर्वभावप्रपत्तिरेव कार्या, न तु जारभावः । 'प्रक्षालनाद्धि पंकस्ये'ति न्यायात् । यदि कुत्रापि सर्वीपमर्देन जारभाव एवोदेति तदा भगवदिच्छैव तथा, परन्तु सर्वभाव-प्रपत्तिमुत्पाद्यैव तत्रापि फलं दास्यतीति ज्ञेयम् । न च 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति प्रतिज्ञाविरोध इति वाच्यम् । सर्वभावप्रपत्तिरुभ्यप्रभुरूपप्राप्तौ जारभावजन्यकामपूर्तिरूप-फलस्याप्यन्तर्भूतत्वात् प्रतिज्ञाविरोधाभावात्, तस्माजारभावेन भगवद्भजनं न कर्तव्यमेव ।

अत एव सर्वभावप्रपत्तिसहितानां रासमण्डलमण्डनानामपि कामपूर्तिरूपफलमपि दत्तं त्रभुणा, अन्यथा तन्न दत्तं स्यात्, ततो ज्ञायते सर्वभावप्रपत्तिलभ्ये फले तद्प्यन्तर्भूतिमिति । न च पतिभावेषि न सर्वभावप्रपत्तिः, पतित्वभावस्यापि परिच्छिन्नत्वादिति शंकनीयम् । पतिव्रतानां पत्यौ भगवत्ताज्ञानपूर्वकभजनस्य विहितत्वात् सर्वत्र सर्वदा सर्वसमयेषु च मम पतिरेव गतिरिति सर्वभावभ्रपतेः सत्त्वात् । एवं च सित यत्र विवाहिते ठौकिकेपीयं रीति-स्तत्राठौकिके साक्षाद्भगवति पतिभावे सर्वभावप्रपत्तिरिति किं वक्तव्यमिति । न च तिहै महिषीणां कुतो न सर्वभावप्रपत्तिजनितं फलं जातमिति वाच्यम् । विवाहरूपसंस्कारस्य तत्र प्रतिवन्धकत्वादिति दिक् । तथा चानन्यपूर्वकुमार्यभिष्रेतकुमारीसजातीयपतिभावे-नान्यपूर्वव्रजसीमन्तिनीनिष्टनिरुपिधिप्रियत्वभावेन वा भजनं कर्तव्यमिति निष्कर्षः । तत्रेदं भजनं श्रीमद्रजभक्तभजनोपेक्षया स्नातत्र्येण न कर्तव्यम्, यत एताद्दरभावेन भजने 'मन्माहात्म्यं मत्सपर्यां मच्छ्रद्धां मन्मनोगतम् । जानन्ति गोपिकाः पार्थ नान्ये जानन्ति मर्मणी'त्यादि पुराणेऽर्जुनं त्रति भगवता स्वसपर्यां गोपिका एव जानन्तीत्युक्तत्वाद्वजभक्ता एव गुरवः । तथा च तत्समकक्षतया स्वातत्र्येण भजने गुरुहेळनरूपापराधः प्रसच्येत । तथा च भगवान् फलं न दद्या'दाचार्यं मां विजानीया'दिति वाक्यात् । किञ्च, 'न पारयेऽहं निरवद्यसंयुजां स्वसाधुकृत्यं विबुधायुषापि वः । या माभजन् दुर्जरगेहशृंखलां संवृश्च्य तद्भः प्रतियातु साधुने'त्यादिफलप्रकरणीयप्रभुवाक्यादयं प्रभुरेतदधीन एव सर्वदा कीत-जनवन्न त्वन्याधीनः, अतोपि न तदुपेक्षया मजने फलप्राप्तिः । न च अहं भक्तपराधीनो ह्यस्वतत्र इव द्विज । ताधुभिर्ग्रस्तहृदयो भक्तैर्भक्तजनित्रयः । नाहमात्मानमाशासे मद्भक्तैः साधुभिर्विना । श्रियं चात्यन्तिकीं ब्रह्मन् येषां गतिरहं परा । ये दारागारपुत्राप्तान् प्राणान् वित्तमिमं परम् । हित्वा मां शरणं याताः कथं तांस्त्यक्तुमुत्सहे । मयि निर्वेद्धहृदयाः साधवः समदर्शिनः । वशे कुर्वन्ति मां भक्तया सित्स्त्रयः सत्पितं यथे'त्यादिनाम्बरीषादिभक्ताधीनत्व-मपि श्रूयते, न त्वम्बरीषादेरेतत्स्वरूपप्राप्तिरिति वाच्यम् । 'भक्तिभेदो बहुविधो मार्गैर्भामिनि भाव्यते । स्वभावगुणभेदेन पुंसां भावो विभिद्यतं इतिवाक्याद्वक्तिमार्गीनेकविधः, तेषु च भक्तिभेदेष्वेतासां भक्तिरत्युत्तमा, परमकाष्टापन्नस्वरूपलाभात् । अत ए'वैताः परं तनुभृतो नतु गोपवध्वो गोविन्द एव निखिलात्मनि रूढभावाः । वाञ्छन्ति यद्भवभियो मुनयो वयं च किं ब्रह्मजन्मभिरनन्तकथारसस्य'। अत्रैता गोपवध्वः परमतिशयेन तनुभृत इत्य-नेनान्ये भक्ता अतिशयेन तनुभृतो न भवन्तीत्युच्यते । नन्वत्र किं कारणिमत्याकांक्षाया-माहुः गोविन्द एवेति । गोविन्द एव निरूढभावाः, न त्वन्यस्मिन् । निरूढः वक्त-मशक्यो भावो यासां ताः । यथा निरूढशब्दे व्युत्पत्तिर्न कर्तव्या ताद्दगर्थाभावात्तथैतासां भावेपीति भावः । गोगोकुलेन्द्रवाचकेन गोविन्दपदेन च धर्मिमात्रपरता तासां निरूपिता । नन्वन्यभावभक्ता अपि महिष्यादयो धर्मिपरा एवेत्याशंकायामाह निखिलात्मनीति ।

निखिलानामन्येषां धर्मिणां धर्माणामप्यात्मा मूलरू पधर्मीत्यर्थः । तादशत्वं श्रीयशोदा-नन्दने श्रीकृष्ण एव, 'कृष्णमेनमवेहि त्वमात्मानमखिलात्मना'मिति वाक्यात्। तथा चान्ये धर्मिपरा अपि न निखिठात्मस्वरूपश्रीकृष्णरूपधर्मिपरा इति भावः । नन्वेवं किमित्ययं भावः स्तूयते, भिन्नरुचिर्हि लोक इति न्यायाद्यस्य यद्रोचते स तमेव भावं तमेव स्तरूपं च सर्वोत्कृष्टं जानातीति चेत्तत्राह वाच्छन्ति यद्भवभियो मुनय इति । पूर्व संसार-भयेन मुनयः मननशीला भूत्वा प्राप्तज्ञाना निवृत्ताविद्याः शुकादयोपि यद्यस्मात्कारणात् वाञ्छन्ति यं भावम् । तथा च येन निःशेषाविद्याभाववन्तस्त एवान्यप्रकारकं भावमन्यप्रकारकं भगवत्स्वरूपं च सर्वोत्कृष्टत्वेन परमकाष्ठापन्नं जानन्तीति भावः । किञ्च, वयमपि वैश्या-पेक्षयोत्कृष्टाः क्षत्रियाः लौकिका अपि वाञ्छामः । यतोनुभावदर्शनं विना नोत्कृष्टं मन्यते कोपि कमपि । तस्माद्यत्र ठौकिकाठौकिकानां वाञ्छाखभावस्तत्स्वरूपमेव तदासक्ताश्र सर्वोपरि विराजमाना इति किं वाच्यमेतत्भावस्यैतत्स्वरूपस्य तन्निष्ठानामासां सर्वोधिकत्व इति निगर्वः । अतः कारणादनन्ताः कथा यस्यासावनन्तकथः श्रीकृष्णस्तस्मिन् यो रसोद्बोधाभाववान् तस्य ब्रह्मजन्मभिः सहस्रमुखचतुर्भुखादिजन्मभिः किम् ? न किमपी-त्यर्थः । यद्वा, जन्मभिः पुनःपुनर्जन्मभिरनन्तकथारसस्य तस्य कि ब्रह्म अक्षरस्वरूपम् ? न किमपि । तेषां मनसि ब्रह्मस्वरूपमप्रयोजकं भासत इत्यर्थः । तथा चानन्तकथारस-निष्ठत्वे जन्मैव वरम्, न तु मुक्तिरिति। तथा चैतन्मार्ग एतासामेव गुरुत्वेनान्यस्वरूपस्या-न्याधीनत्वेप्येतासां भावस्य सर्वोत्तमत्वात् परमकाष्टापन्नरसरूपभगवत्स्वरूपमेतद्धीन-मेवेत्यपि विचार्यासामेवातिदैन्येन दास्यकरणे तत्स्वरूपप्राप्तिस्तदनुग्रहेण, न तु स्वातक्ये-णिति ज्ञेयम् । अपरं च 'आसामहो चरणरेणुजुषामहं स्यां वृन्दावने किमपि गुल्मलतौ-षधीनाम् । या दुस्त्यजं स्वजनमार्यपथं च हित्वा भेजुर्मुकुन्दपदवीं श्रुतिभिर्विमुग्याम्', 'वन्दे नन्दत्रजस्त्रीणां पादरेणुमभीक्ष्णशः । यासां हरिकथोद्गीतं पुनाति भुवनत्रय'मित्या-दिना व्रजभक्ताः स्वजनस्यार्थपथस्य च परमकाष्ठापन्नस्य स्यागेन मुकुन्दस्य मोक्षदातुरिष पदवीं येन मार्गेण भगवान् गच्छति तं मार्गमेव तचरणरेणुसंविहतं भेजुर्ने तु मुक्तिम्। तथा च मुत्तयपेक्षयापि भगवचरणरेणरेव सर्वीत्कृष्ट इति सिद्धम् । एवं चैतादक्चरणरेणोरेता-दशानुभावज्ञापने व्रजसीमन्तिन्य एव गुरव इत्येतासामनुवृत्त्यैव भगवचरणरेणुप्राप्तिरिति श्रीव्रजभक्तचरणरेणुसम्बन्धि गुल्मलतौष्धिजन्मापि प्रार्थितमतिदीनतया श्रीमदुद्धवैर्वन्दनं च तचरणरेणोरेव च कृतमन्यथा गुर्ववज्ञाकृतन्नताजनितापराधेन न भगवचरणरेणुप्राप्ति-रिति दिक् । तस्मादेतासां गुरुत्वादेतदधीनत्वाच तचरणरेणुदास्येनैवैतादशभगवत्प्राप्तिर्ना-न्यथेति निःप्रत्यहम् ।

स्यादेतत् । अयं सर्वोपि यत्नो रसरूपप्रभुखरूपफलप्रास्यर्थमेव । 'रसो वै सः, रसं द्येवायं लब्ध्वानन्दीभवती'ति श्रुत्या रसरूपभगवत्प्राप्तरेव परमफलत्वात् । सा

प्राप्ति 'स्तेनेव सर्वभावेन परमानन्दमश्रुते' इति नादिवन्दूपनिषच्छुत्या 'सोश्रुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चिते'ति तैतिरीयोपनिषच्छुतेश्च सर्वभावप्रपत्तिलम्यसर्वकामभोग-रूपा। स च पूर्णसर्वकामभोगोपि तेषां व्रजसीमन्तिनीसदृशभावेनैव, नान्यभक्तभावसजा-तीयभावेन । एतदतिरिक्तस्थले प्रभुरंशेनैव, न तु पूर्णस्वरूपेणेति । तथा च तत्कामनया भजने कियमाणे व्रजसीमन्तिनीदास्यकरणेपि मनसि तत्समताभावनासत्त्वात् कापट्य-सिद्धी तासां गुरुक्तपत्वेन सकपटमजने फलसिद्धेरभावस्तत्समकक्षता च स्यादिति चेत्, अत्र त्रूमः । परमकाष्ठापन्नरसरूपो भगवान् हि लोकेतिरहस्यतमां पुष्टिलीलां यत् प्रकटित-वान् तित्कमर्थमिति पृच्छामः । न च 'आगामिनि विरिच्चौ तु जाते सृष्टचर्थमुद्यते । कल्पं सारखतं प्राप्य बजे गोप्यो भविष्यय । पृथिव्यां भारते क्षेत्रे माथुरे मम मण्डले । वृन्दावने भविष्यामि प्रेयान् वो रासमण्डले । जारधर्मेण सुस्नेहं सुदृढं सर्वतोधिकम् । मि सम्प्राप्य सर्वेषि कृतकृत्या भविष्यथे'ति वृहद्वामनपुराणोक्तेः श्रुतीनामनुप्रहार्थमिति वाच्यम्। अनुग्रहस्य श्रुतिनिमित्तप्रदर्शितप्रकृत्यतीतलोकेपि कर्तुं शक्यत्वात् । न च 'पुरा महर्षयः सर्ने दण्डकारण्यवासिनः । दृष्ट्वा रामं हरिं तत्र मोक्तुमैच्छन् सुविग्रहम् । ते सर्वे स्त्रीत्व-मापन्ना समुद्भताश्र गोकुछे। हीरं सम्प्राप्य कामेन ततो मुक्ता भवार्णवादि'ति । 'अग्निपुत्रा महात्मानस्तपसा स्नीत्वमापिरे । भर्तीरं च जगद्योनिं वासुदेवमजं विसुम् । कृष्णस्य रमणार्थं हि सहस्राणि च षोडरा । गोप्यो रूपाणि चकुश्च तत्राक्रीडन्त केशव'मित्यादि पद्मपुराणोत्तरखण्डमहाकौर्मादिवाराहपुराणादिवचनसिद्धदण्डकारण्यवास्तव्यमहर्षीणाम्जु-ग्रहार्थमित्यपि वाच्यम् । दण्डकारण्यस्थमहर्षीणामपि तत्रैव स्त्रीदेहं सम्पाद्य रामरूपेणैव न रमणं कृत्म्, किन्तु तद्देहपातानन्तरं स्त्रीदेहं सम्पाद्य ब्रह्माण्डान्तर्वितिवृन्दावन एव श्रीकृष्णरूपेणैव रमणं कृतम् । एवं च तद्देहपातानन्तरमठौिककदेहं सम्पाद्य श्रुतिप्रदर्शित-वृन्दावन एव कुतो नानुग्रहं कृतवानिति प्रश्ने तवोत्तराभावात्, न च खतन्नेच्छो भगवा-निति वाच्यम् । 'अनुग्रहाय भक्तानां मानुषं देहमाश्रितः । भजते तादशीः क्रीडा याः श्रुत्वा तत्परो भवेदि'ति फलप्रकरणीयवाक्याद्भक्तानुग्रहार्थमेवैतादशलीलाविशिष्टप्रभुप्राकट्यात् । प्रपञ्चे निःप्रयोजनकप्राकट्यसाश्रुतत्वाच । न चानुग्रहं विना नैतादशफलप्राप्तिरित्यनुग्रहेण प्रापिचकजीवानामप्येतदेहपातोत्तरं तादशफलदानं तत्रैव स्थित्वा कुतो न करोतीति वाच्यम् । भगवान् हि रसरूपखरूपं प्रापत्रिकजीवानामपि केषात्रिद्दातुं विचारितवान् खमुख्यभक्तेच्छापूर्वकस्वेच्छया । तत्र रसरूपभगवत्प्राप्तिस्तु रसरूपभावेनैव योग्या, नान्यादृशभावेन, 'ये यथा मां प्रपद्यन्त ' इति वाक्यात् । तत्र रसरूपभावस्वरूपं साधनं वेदादिषु कुत्रापि नोक्तमतः प्रपत्रे वृन्दावनं रसरूपस्वस्कर्षं रसरूपं परिकरं च तत्प्राप्त्यतु-गुणं रसरूपं साधन च प्रकटं कृत्वा तादृशसाधनेन तादृशस्यरूपप्राप्तिं महृष्यादीनां कृत-वान् प्रभुः, तदनन्तरं तादशसाधनस्याविभीवादतिभाग्यवतां जीवानां तदनुष्ठाने तत्स्वरूप-

प्राप्तेर्निः प्रत्यूहत्वमिति तथाकरणाभावात् । न च रसरूपभावमत्रादत्वानुग्रहेणेव कुतो न तादक्फलदानमिति वाच्यम्, स्वतन्त्रेच्छेन भगवतेव 'ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथैव भजा-म्यह'मित्युक्तत्वात् तादक्प्रतिपत्तिं विना तादशानुग्रहाभावात् तादशफ्ठदानाभावात् प्रपत्ते-रिप तत्रैव दानेत्र प्राकट्यवैयर्थ्यमिति पूर्वमेवोक्तम् । न च 'नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो न मेधया न बहुना श्रुतेन, यमेवैष वृणुते तेन लभ्य' इति मुण्डकोपनिषद्वाक्याट् विनापि साधनं भगवत्प्राप्तिरिति वाच्यम् । एतद्वाक्यानुपदोक्त 'नायमात्मा बलहीनेन लम्यो, न च प्रमादात्तपसो वाप्यिलंगात्, एतेरुपायैर्यतते यस्तु विद्वांस्तसीष आत्मा विश्वते ब्रह्मधामे'तिवाक्य 'एतेरुपायैर्यतत' इत्युक्तेः पूर्ववाक्येन मर्यादीयसाधनमात्र-निषेध एव, न तु एतैर्भन्मनिस स्थितैरुपायैर्वजभक्तसजातीयभावादिभिः यः कश्चन यतते तस्य भगवद्दशीकारकसर्वात्मभावरूपवललाभादेष आत्मा ब्रह्मरूपं हृदये प्रकटं धाम विशते प्रविष्टो भवतीत्यर्थान्न मर्यादातीतसाधननिषेध इति त्वदुक्तरनवकाशात्। अन्यथा फलल्वन्याहतिः । यत्किज्ञित्साधनसाध्यसैव फलत्वात् । तस्मादितभाग्यवत्तराणां जीवानामेतादशसाधनेनैवैतादशफलप्राप्त्यर्थमेतादशोवतार इति । एवं च व्रजभक्तसमानभावे-नाभजने तत्फलप्राप्तेः कस्याप्यभावादेतादृशमार्गप्राकट्यवैयर्थ्यापातः स्यात् । अत एव 'स्त्रियो वा पुरुषो वापि भर्तृभावेन केशवम् । हृदि कृत्वा गतिं यान्ति श्रुतीनां नात्र संशय' इति वृहद्वामनपुराणे । 'येषामहं प्रिय आत्मा सुतश्च सखा सुहदो दैवमिष्ट'मिलादिना श्रीभागवते चोक्तम् । अन्यथैताद्याक्यं व्यर्थे स्यात् । तस्माद्रजभक्तसजातीयभविनैव भजनं कर्तव्यम् । परन्तु व्रजभक्तदास्यपूर्वकमेव, न तु स्वातत्र्येण, व्रजभक्तानामेतन्मार्ग-गुरुत्वात्प्रभोस्तदधीनत्वाचेति निष्कर्ष इति सर्व समजसग् । न च प्रभोर्वजभक्ताधीनत्वेन तद्दास्यकरणेपि यदि ताः प्रतिबन्धं कुर्युः प्रभोः स्वस्कर्पदाने स्त्रीस्वभावसिद्धप्रचुरेर्ष्यया तदा कथमेतादशफलप्राप्तिरिति वाच्यम् । रसरूपप्रभोरेव फलत्वात् रसस्य च विभावातु-भावव्यभिचारिसमूहरूपत्वात् तत्र विभावत्वेन व्रजभक्तानां रसरूपप्रभुत्वात् तेषामप्यनु-मत्यैवैताद्दग्मार्गप्राकट्यस्य जातत्वेन तत्कृतेर्ध्यया प्रतिवन्धाभावात् । किञ्च, यत्रैव लौकिको नायकोनेकनायकानामेककालावच्छेदेन रसदानं कर्तुं न शक्रोति तत्रैवेर्ध्यापि सम्भवति । अत्र तु प्रभोरलौकिकत्वात् 'कृत्वा तावन्तमात्मानं यावतीर्गोपयोपितः । रेमे स भगवांस्ताभिरात्मारामोपि ठीठये'त्यत्रेवानन्तरूपत्वेन सर्वेषां रसदानकरणसमर्थत्वात् केर्प्यावकाशः, यतः सर्वत्रैव सर्वानुभववेद्य एव प्रभुः सर्वदा विराजते । ननु प्रभू रस-रूपस्तदन्तर्गताश्च व्रजमक्ता विभावत्वेनास्मदादिप्रयत्तिश्च व्रजमक्तदास्यविशिष्टभगवद्विषयक-सर्वात्मभावेन । एवं च भगवद्रपुरसानुभवे सिद्धे तत्समये कैतासां दास्यं स्थास्यति। न च तदुत्तरमेतासां दास्यं मास्त्विति शंकनीयम् । 'ये यथा मां प्रपद्यन्ते' इति भर्यादाभंगापत्ते-रिति चेन्न, अठौकिकरसभोगानुकूलसामर्थ्यस्य प्राध्या रसरूपभगवद्वोगस्य व्रजभक्तदास-

भोगस्य चैककालावच्छेदेनैव सम्भवेन 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति मर्यादाया अमंगात् । न 'चाचार्यं मां विजानीयादि'त्यनेनाचार्यस्य भगवत्त्वेन तद्दास्यपूर्वकमेव जीवैभगवद्दास्यं कियते साधनदशायाम्, फलदशायां तु भगवदास्यमेव तिष्ठति, न त्वाचार्यदास्यम्, तत्र केयं मर्यादा, तथात्रापि भविष्यतीति वाच्यम् । सर्वेषां भगवद्रूपाणां नित्यत्वेनाचार्यसूपस्य भगवद्रसानुगुणभगवहीलान्तर्गतत्वात् खरूपस्य चालौकिकसामर्थ्येन तद्दास्यकरणस्यापि सम्भवात् । एवमेव सर्वभावप्रपत्त्या भजनमिति प्रभुदत्तालौकिकविषयकसामर्थ्येन सर्वविध-ठीठाखप्येतस्य भजनकर्तुः सान्निध्यं सिद्धम् । किं बहुनांशावतारादिठीठायामप्यंशेनैव च भक्तोपि तत्त्वहीलानुभवं करोतीति न कस्यामपि लीलायामेतादृशभक्तासहभावो भगवतः। न चैवं श्रीनारायणादिमक्तस्यापि श्रीनारायणे सर्वभावप्रपत्तेः सत्त्वात् सर्वत्र तत्सहभाव-प्राप्तौ पुरुषोत्तमसहभावोपि स्यादिति वाच्यम् । 'ये यथा मा'मितिपद्ये मामिति पदेन पुरुषोत्तमत्वेनांगुल्या स्वस्वरूपप्रदर्शनपूर्वकमुक्तत्वादेतस्याः प्रतिज्ञायाः पूर्णपुरुषोत्तम-मात्रसम्बन्धित्वात्, अन्यथा दण्डकारण्यस्थर्षीणामपि तेनैव स्वरूपेण रसदानं कृतं स्यःत् कोसलेन्द्रकुमारेण । किञ्चैतस्याः प्रतिज्ञायाः सर्वभगवत्स्वरूपसम्बन्धित्वे पूर्णत्वांशत्वादिविभागोपि न स्यात् । न चेष्टापत्तिः, तदान्यस्वरूपाणामशरूपश्रीकृष्ण-खरूपाणामपि श्रीमता व्यासेनोक्तत्वेन चित्ताप्रसादो न स्यादिति सर्वमनवद्यम् । एवञ्चैक-भक्तसम्बन्धिन्या अपि ठीलाया न परिच्छेदस्तर्हि सर्वभक्तसम्बन्धिन्या ठीलायाः परिच्छेदः केन कर्तुं शक्येतेति किं वाड्यनसागोचरमाहात्म्येषु प्रभुतत्परिकरतद्भक्तेषु विचारचातु-र्येण । किञ्च 'त्रैठोक्ये भगवद्भक्ताः के त्वां जानन्ति मर्मणि । केषु वा त्वं सदायत्तः केषु प्रेम तवातुलमि'ति श्रीमदर्जुनेन पृष्टो भगवानुवाच 'न तथा मे प्रियतमो ब्रह्मा रुद्रश्च पार्थिव। न च लक्ष्मीर्न चात्मा च यथा गोपीजनो मम । भक्ता ममानुरक्ताश्च कति सन्ति न भूतले । किन्तु गोपीजनः प्राणाधिकप्रियतमो मम । न मां जानन्ति मुनयो योगिनश्च परन्तप । न च रुद्राद्यो देवा यथा गोप्यो विदन्ति माम् । न तपोमिर्न वेदैश्व नाचारैर्न च विद्यया । वशोस्मि केवलं प्रेम्णा प्रमाणं तत्र गोपिकाः । मन्माहात्म्यं मचर्या मच्छ्रद्धां मन्मनोगतम् । जानन्ति गोपिकाः पार्थं नान्ये जानन्ति मर्भणि । निजाङ्गमपि या गोप्यो ममेति समुपासते । ताभ्यः परं न मे पार्थ निग्ढप्रेमभाजनम् । मम भक्तास्तु ये पार्थ न में भक्तास्तु ते मताः । मम भक्तस्य ये भक्तास्ते मे भक्ततमा मता' इत्यादि-पुराणप्रघट्टकान्मद्भक्तप्जाभ्यधिकेति श्रीभागवताद्वजभक्तानां भक्तशिरोभूषणत्वात प्रभोरतिप्रियत्वाचापि एतासां दास्यं कर्तव्यम् । एवच्च सति एतदास्यकरणे प्रभोरत्या-नन्दाविर्भावेन तासामत्यानन्दाविर्भावान्मनिस सन्तोषेण तद्नुग्रहात् तत्पूर्वोक्तं फलं भगवान् ददातीत्यपि तद्दास्यकरणम् । तथा चैतासां गुरुत्वात् प्रभोरेतदधीनत्वाद्भक्त-शिरोभूषणत्वादतिप्रियत्वाच सर्वथैतद्दास्यकरणपूर्वकमेव प्रभुदास्यकरणमिति सिद्धम् ।

अथ श्रीमत्स्वामिन्यादीनां सर्वासां समतयेव दास्यं कर्तव्यमथवा न्यूनाधिकभावेनेति पृच्छिति चेत् । अत्रोच्यते । 'यथा राधा प्रिया विष्णोस्तस्याः कुण्डं प्रियं तथा । सर्व-गोपीषु सैवैका विष्णोरत्यन्तवछमे'ति पद्मपुराणवचनात् । अथ च 'त्रैलोक्ये पृथिवी धन्या तत्र वृन्दावनं पुनः । तत्रापि गोपिकाः पार्थ तत्र राधाभिधा ममे'त्यादिपुराणवचनात् । 'सर्वश्रेष्ठा गान्धर्व्युवाचे'ति गोपालतापिन्युपनिषच्छुतेश्र गान्धर्व्यपरनामिकायां श्रीस्वामि-न्यामेव सर्वापेक्षया भगवतो ममतातिशयात् तत्रैव निजदास्यं मुख्यतया स्थापयित्वाऽ-न्यासु व्रजसीमन्तिनीषु 'मोहितां दुःखितां सखीमि'त्यादिना सखीत्वोक्तेः सख्याश्र समानशीलव्यसनवत्त्वात् तासां स्वामिनीसमानशीलव्यसनवत्त्वात् तासां श्रीमत्स्वामिन्या अतिप्रियतमानां दास्यमपि स्वामिन्यनुग्रहाकांक्षया स्वामिनीदास्यांगत्वेन स्वामिनीवदेव कर्तव्यम् । तासां समानशीलसखीत्वात्तद्दास्यकरणे श्रीखामिन्यत्यन्तमनुगृह्णाति । खामि-न्यनुग्रहे च ता अनुगृह्णन्त । तदनुग्रहे च व्रजराजिकशोरानुग्रह इति न कदापि क्रवापि केनाप्यंशेन फलविच्छेदः। अत एव केश्चिद्भगवदीयैः सिद्धान्तितं श्रीमचन्द्रावल्यादिषु स्वामिनीप्रतिपक्षात्वमपि न सम्भवति, सिखत्वोक्तिविरोधात्। अत एव 'यदैव श्रीराघे मिलित रहिस त्वां मधुपितस्तदैवाकार्याहं निजचरणदास्येतिगदिता । मुदा चन्द्रावल्ये'ित पद्ये अस्मत्प्रभुभिः सखीत्वमेव स्फुटीकृतम्, न तु प्रतिपक्षात्वम् । अत एवास्मत्सर्व-स्वायिताः प्रभुचरणाः श्रीमत्स्वामिन्यष्टकतद्वादशकषद्पद्यादौ तद्दास्यमेव सविस्तरं प्रार्थयन्तो 'यावन्ति पदपद्मानी'त्यादिनाऽन्यासामपि दास्यं प्रार्थितवन्तः । अन्यथा श्रीस्नामिन्या इवान्यासामि पृथक्तया दास्यं प्रार्थयेयुर्ने तु तद्दास्यप्रार्थनाप्रसंगे । सर्वासामि सम-प्राधान्यात् । तस्मादन्यासां दास्यमंगत्वेनैवेत्यस्मदुक्त एव पन्थाः । ननु एवं चेत् सर्वा-स्विप सस्वीत्वं तदा रसान्तर्गतामानस्विण्डताकलहान्तरितादिलीला नोपपद्येतेति चेत्. । हृदयादिस्थिताभरणमणिगणप्रतिबिम्बितदृष्टिनिजरूपे प्रतिनायिकाभ्रमात् संकेतस्थलानागमनाद्वा मानोदयात्। एवमेव बन्धविशेषाकस्मिकललाटसंकान्तस्वचरणतल-लाक्षारसे सुरतसमयसमुद्भूतनिजदन्तनखक्षतादिषु च कदाचिदतिविस्मरणेन रासस्थनिखिल-व्रजभक्तातिरिक्तपरकीयाकृतत्वभ्रान्त्या मानखण्डिताकल्हान्तरितादिलीलानां सम्भवात् । न च लाक्षारसदन्तनखक्षतादिषु स्वयूथकृतत्वभ्रान्तिरेव कुतो न जायत इति वाच्यम् । तथा भ्रान्ततायामपि तासु परस्परं दृढतरसंखीत्वजनितातिप्रेम्णा ईर्ष्यानुदयेन तथा**ठी**ठासम्भवात् । किथ 'योगमायामुपाश्रित' इत्यनेन रसलीलायां योगमायामाश्रितो भगवान् । एवञ्च योगमाया यथा यथा येषां येषां पदार्थानामुपयोगो रसलीलायाम्, तथा तथा करोतीति परकीयासम्भोगादिदश्नेनजमानादिरसानुभवार्थं परकीयासम्भोगादि प्रदर्श मानादिरसानु-भवं कारयतीत्यनेनापि प्रकारेण मानादिलीलानां सम्भवाच । यदि चात्यन्तमाप्रहो भवतां यचन्द्रावल्यादिसम्भोगदर्शनेन मानादिरेतास्वेव च प्रतिपक्षात्वं तदा तत्सर्वं कल्पान्तरीयांश- रूपकृष्णावतारीयरसळीळायामेव, न सारस्वतकल्पीयपूर्णावतारसम्बन्धिरसळीळायामिति बुद्ध्यताम् । यदि सारस्वतकले भवदुक्तप्रकारः स्थात्तदा श्रीभागवते स्फुटमुपलभ्येत । उपलम्यते तु सखीत्वमेव परस्परं फलप्रकरण इति सर्वं चतुरस्रमिति कृतं प्रसक्तानुप्रसक्त-चिन्तया । अत्रेदं ज्ञेयम् । अत्र फलत्रये फलद्वयमेतदेहेपि भवति परन्तु मनस्येव रसरूप-भगवत्सम्बन्धेन मनसोठौकिकत्वाभावात् । सेवौपयिकदेहरूपतृतीयं फठं त्वेतद्देहपातो-त्तर एव भवति सर्वथा । सर्वत्र लौकिकदेहपातोत्तर एवालौकिकदेहसम्बन्धसम्भवा-दिति दिक् ॥ १॥ ॥

अथ प्रकृतमनुसरामः । ननु वाधके सति कार्यानुद्याद्वाधकाभावस्य सर्वत्र कारणतेत्यत्र यद्वाधकं तनुजिनतजरूपसाधनसेवायाम्, तद्वक्तव्यम्, यद्भावं सम्पाद्य मानससेवारूपं तत्कार्यं सम्पाद्यतामित्याकांक्षायां तनुजवित्तजरूपसाधनसेवाबाधकमाहुः उद्धेगः प्रतिबन्धो वेति।

उद्देगः प्रतिवन्धो वा भोगो वा स्यात्तुवाधकम् ॥ २॥

एतस विवरणं तु सेवायां प्रतिबन्धकत्रयम्। उद्वेगो वा प्रतिबन्धो वा भोगो वा। त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इत्यन्तम् । तत्र तनुजिवत्तज-रूपसाधनसेवायां येन क्रियमाणेन उद्वेगप्रतिबन्धभोगा भवन्ति तस्य परित्यागः कर्तव्यः । तत्परित्यागे तत्साध्योद्देगाद्यनुद्यात्तनुजिनत्तजरूपसाधनसेवासम्पत्तौ सत्यां मानससेवासिद्धिर्भवतीति भावः। तत्रोद्देगः शोकदुःखादिजनितो भवति, तेषु शोकादिषु जातेषु 'चित्तोद्देगं विधायापि हरियंद्यत् करिष्यति तथैव तस्य ठीठेति मत्वा चिन्तां द्वतं त्यजे'दिति नवरत्नोक्तेर्भगवलीला यथा सर्वा तथेयमप्येका भगवलीला भगवतः सुखा-धायिकेति ज्ञात्वा शोकादित्यागः कर्तव्यो, न तु शोकादिद्रीकरणार्थं यतः कर्तव्य इति । अन्यथा यद्यपि भविष्यति तदेव यत्रभुणा विचारितमस्त्यतः तस्य स्वरूपेण विघटनं तु न कर्तुं शक्यम्, तथापि प्रभुसुखाधायकलीलापदार्थविघटनेच्छायामपि स्वामिद्रोहो भवेदतः प्रिन्वच्छां ज्ञात्वा तादशशोकदुःखादिकेषु त्यक्तेषु सत्सृद्धेगकारणाभावादुद्वेगाभावस्य जाय-मानत्वादुद्देगसाधनपरित्यागः कर्तव्यः । यद्वा, बिष्टम्लेच्छबलिष्ठवेदबाह्यजनितोपद्रवेण साधनरूपसेवायामुद्रेगो भवति तदभावार्थं तत्सान्निध्यरूपसाधनपरित्यागः कर्तव्य इत्ये-तदर्थं साधनपरित्यागः कर्तव्य इत्युक्तम् ॥ २ ॥

तत्रोद्देगकारणानामनन्तत्वात्तज्जन्योद्देगानामप्यनन्तत्वात् परिगणना कर्तुमशक्येति सर्वविधमप्युद्रेगमुद्रेगत्वेनैकविधमेव निरूप्य द्वितीयं प्रतिबन्धरूपं तनुजवित्तजसेवायां

बाधकमाहुः अकर्तव्यमिति।

अकर्तव्यं भगवत सर्वथा चेद्गतिन हि। यथा वा तत्त्वनिर्घारो विवेकः साधनं मतम्॥३॥

एतस्य विवरणं तु प्रतिवन्धोपि द्विविधः, साधारणो भगवत्कृतश्च, तत्राद्यो बुद्ध्या त्याज्यः। भगवत्कृतश्चेत् प्रतिबन्धस्तदा भगवान् फर्ल न दास्यतीति मन्तव्यम् । तदान्यसेवापि व्यर्था । तदासुरोयं जीव इति निर्धारः । तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यं शोकाभावायति विवेक इत्यन्तम् । अत्र भगवतः सर्वथा चेद्कर्तव्यं भगवत्कृतप्रतिबन्ध इति यावत्, तदा गतिः तदभावसम्पादकसाधनं किमपि नास्तीति मूलार्थः । अत्र उद्देगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा स्यान्तु वाधकमित्यनेन पूर्व सेवायां वाधकत्रयं यदुक्तं तत्तु तत्रया-भावसम्पादनार्थमेव । अत एव त्रयाणां साधने त्यक्ते तदभावः सम्पद्यत इति त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इति विवृतौ स्फुटीकृतम् । न च वाधकत्रयत्याग एव कुतो नोक्तः, तत्साधनपरित्यागः किमर्थमुक्त इति वाच्यम् । जाते उद्देगे जाते च प्रतिवन्धे जाते च भोगे सेवाभावस्तत्समयावच्छेदेन सिद्ध एव जाते तत्त्यागः कर्तुमशक्योप्युत्तरसमय तन्नाशोपि स्वयमेव भविष्यतीति व्यर्थस्तत्परित्यागः कर्तव्य इति पुरुषप्रयत्नोपदेश इति मनसिकृत्य सेवाविषये वाधकत्रयं न यथोत्पद्यत एव तथा कर्तव्यं पुरुषेणेत्येतदर्थं त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इत्युक्तत्वात् । एवं च सित अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद्गतिनेहीत्यनेन भगवत्कृतप्रतिबन्धाभावसम्पादनार्थं गतिर्नास्तीत्युक्तत्वादन्यकृतप्रति-वन्धाभावसम्पादने गतिरस्तीत्यर्थतः सिद्धत्वाद्विविधं प्रतिबन्धकमागतमेवेति कण्ठरवेण मूलेनुक्त्वा विवरणे प्रतिबन्धकरूपसेवावाधकद्वैविध्यमाहुः प्रतिबन्धोपि द्विविधः। साधारणो भगवत्कृतश्चेति । तत्र भगवत्कृतप्रतिबन्धाभावः सम्पादयितुमशक्यः, साधारणस्तु शक्य इति विवरणे आहुः तन्त्राचो वुद्ध्या त्याज्य इति । तत्र प्रति-वन्धकरूपसेवावाधकभेदद्वये आद्यः साधारणः प्रतिवन्धो भगवद्विमुखभार्यादिकृत-प्रतिबन्धस्तत्र साधनपरित्यागस्योक्तत्वात् तत्साधनरूपो यो भार्यादिः स त्याज्यस्यक्तं शक्यः । तत्त्यागेन प्रतिबन्धाभावरूपबाधकाशावः सम्पादियतुं शक्य इत्यर्थो ज्ञेयः । अत एवोक्तं 'भार्यादिरनुकूलश्चेत् कारयेद्भगविक्तियाम् । उदासीने खयं कुर्यात् प्रति-कूले गृहं त्यजे'दिति भागवततत्त्वदीपे ।

अथ भगवत्कृतप्रतिबन्धस्तु न केनापि त्यक्तं शक्य इत्याहुः अगवत्कृतश्चेत् प्रतिबन्धस्तदा भगवान् फलं न दास्यतीति मन्तव्यमिति विवरणे अर्थः स्पष्टः । नतु भगवत्कृतः प्रतिबन्धः कस्य फलाभावसम्पादकः ? किं कायवाङ्मनोभिर्भजनं कुर्वतः पुरुषस्याहोस्विद्भजनेच्छावतो वा ? तत्र नाद्यः । 'इति निश्चित्य मनसा कृष्णं परिचरेत्सदे'ति भागवततत्त्वदीपकारिकाच्याख्याने 'एकापि सकृत्कृता परिचर्या परमपुरुषार्थदेति । परं विद्यमानदेहस्य निःकृत्यर्थं सदा परिचरे'दित्याचार्यः सिद्धान्तितत्त्वात् किञ्चित्कालिकभजनोत्तरं यावञ्चीवं कयाचिद्भगवदिच्छया भगवत्कृतसेवाप्रतिबन्धेपि परम-

पुरुषार्थलामस्य सिद्धत्वादत्र भगवान् फलं न दास्यतीति निषेधस्य विरुद्धत्वात् । अत एव 'न ह्यंगोपकमे ध्वंसो मर्द्धर्मस्योद्धवाण्वपी'ति एकादशस्कन्धीयप्रभुवचनं 'यानास्थाये'ति वचनं 'सक्त्रिदिष्ट्वादिपुरुषं पुरुषो याति साम्यतां संवत्सरं किञ्चिद्नं दित्या यद्धरिरिचित' इति षष्ठस्कन्धीयाष्टाघ्यायीयशुकवचनं च । न द्वितीयः, विना भगवत्कृपां भजनेच्छानु-दयात् , तदुदये च भजनस्य भिवश्यत्वनिश्चयेनापि निषेधस्य वैयर्थ्यापातात् । तथाचायं निषेधो भगवत्कृतप्रतिबन्धे कालविलम्बेन फलदानेच्छामेव व्यनक्ति, न तु तददाने-च्छामिति भावः । अन्यथा भजनेच्छानुकूलकृपावैयर्थ्यं प्रसंजेतेति । न च विनैवानुग्रहं भजनेच्छोदय इति वाच्यम् । अवतारदशायां स्वरूपदर्शनेनैवेच्छोदयसम्भवेप्यनवतार-दशायां सत्संगश्रीभागवतादिश्रवणं विना शुद्धपुष्टिभजनेच्छोदयस्याद्दष्टत्वादश्चतत्वाच । यदि पुनर्विनादर्शनश्रवणादिकमपि शुद्धपुष्टिमार्गीयभजनेच्छोदयः स्यात् तदा पुरुषोत्तमावता-रोपि न स्यात् । अत ए'वानुग्रहाय भक्तानां मानुषं देहमाश्रित'इत्युपकम्य 'विक्रीडितं व्रजनधूभिरिदं च विष्णोः श्रद्धान्वितोनुशृणुयाद्य वर्णयेद्यं इत्यत्र य इतिपदेन यस्य-कस्यापि श्रवणवर्णनाभ्यां मितं परामित्यनेन मित्तिलाभ उक्तः, स त्विच्छोत्पादनपूर्वक एव । तस्माद् व्यर्थं भगवत्कृतश्चेत् प्रतिबन्ध इत्यादिनिरूपणमिति चेत्, अत्र वदामः। पुत्रादि-जन्माद्युत्तरं केनापि प्रतिवन्धेनाकृतपुत्रादिनिवेदनस्य कस्यचिन्महत्तमस्य पुरुषस्य तदनन्तर-मतिकृपया पुत्रादिस्रोहेन वा कदाचित् तदनिवेदनस्मरणे मनसि स्यान्मम पुत्रादिः शुद्धपुष्टि-भजनेन भगवन्तं प्राप्तोत्विति मयास्मै नामनिवेदने द्त्या भगवत्सेवा कारणीया तदा त्वं सेवां कुरु मत्तो नामनिवेदने गृहीत्वेति कथने यदि तस्य हृद्यल्पोप्युत्साहो न दृश्यते कदापि प्रत्युत द्वेषः तदोन्नेयमिदम्, यदस्य भगवत्कृतः प्रतिबन्धोस्ति भगवान् फरुं न दास्यती-त्यस्मै नोपदेष्टच्यं किमपीति ज्ञापनार्थत्वेन भगवत्कृतश्चेत् प्रतिबन्ध इत्यादिनिरूपणस्य सार्थकत्वात् । ननु तदा शुद्धपुष्टिमार्गीयपूर्णस्वरूपसेवाफलं मा भवत्वस्यांशस्वरूपसेवा-फलं तु भविष्यतीत्यंशसेवोपदेश एव कर्तव्यस्तेनेति चेदित्याशंक्याहुः तदान्यसेवापि व्यर्थेति । अंशांशिनोरभेदादंशस्यांश्यधीनत्वाचांशिकृतप्रतिबन्धेशस्य फलदानासमर्थ-त्वान्महाराजकृते प्रतिवन्धे सचिवादेरिवेत्यर्थः । नन्वंशिनो न स्वस्वरूपपरमफलदानेच्छा किन्तु खल्पफलदानेच्छांशद्वारा तदांशेन फलदानं कर्तव्यमेव, महाराजस्य महाफलदानेच्छा-भावेपि सचिवादिद्वारा खल्पफलदानेच्छायां सचिवादिनेवेति चेत्, सत्यम्, यत्रांश्य-विरोधेनांशभजनं तत्रैवांशेन फलदानं महाराजाविरोधेन सचिवादिभजने सचिवादिनेव, न तु तद्विरोधेन भजने । तथा चैतस्य भगवत्सेवाकर्तव्यत्वकथनेपि कदाप्युत्साहाभावात् प्रत्युत द्वेषोद्भवान्नांशेनापि फलदानमित्यन्यसेवावैयर्थ्यात् सापि नोपदेष्टव्येति सुष्टूक्तं तदान्यसेवापि व्यर्थेति । किञ्च, तदैतादृशस्य यत्स्वरूपं तस्य निर्धारोपि भवतीत्याहुः तदा आसुरोयं जीव इति निर्धार इति । आसुर आसुरावेशी आसरमाववान्

वा सहजासुरो वेति निर्धारो निश्चय इत्यर्थः । अत्र कदाचिद्भक्तसन्निर्धो यस्य मनसि भगवित सद्भाव उत्पद्यते द्वितीयक्षणे तदसन्निधौ तु नश्यित स आसुरावेशी आसुरमाववान् वा ज्ञेयः । यस्य तु सत्संगेपि भगवति न सद्भावः कदापि स तु सहजासुर इति ज्ञेयः। नतु तर्हि महत्तमकृपावैयर्थ्यप्रसंग इत्याशंक्याहुः यथा वा तत्त्वनिर्धारो विवेकः साधनं मतमिति । वा अथवा यथा आसुरस्य तत्त्वनिर्घार उक्तस्तथा विवेको विचारो ज्ञान-मिति यावत् । तत्साधनमासुरस्य शोकाभावरूपफलाय मतं सम्मतमित्यर्थः । अत्रैवं <mark>ज्ञेयम् । 'मायेत्यसुरा '</mark> इति श्रुतेरसुराणां माया सेव्या, सैवेश्वरः, तत्कृतत्वाज्ञगन्मायिकम्, तेषां मुक्तिश्चा 'न्धन्तमः प्रविश्चान्ति ये सम्भूतिमुपासत' इति श्रुतेदैंवेष्वनाविष्टानां सहजा-**सुराणां कामनाभावपू**र्वकं सम्भूत्युपासकानां तदुपासनारूपसाधनवळेनासुरज्ञानमार्गप्रवेशे सित शोकाभावरूपावान्तरफले जांते सुखदुःखात्यन्ताभावस्करपपुनरावृत्तिरहितप्रकृतिलय-रूपान्धन्तमः प्रवेशरूपा मुक्तिः । आसुराविष्टानां दैवजीवानां तु निरूपधिकृपया भगवता हतानां मध्ये दैवस्य दैवज्ञानाभावात् स्वरूपवलेनाक्षरब्रह्मणि लयरूपा मुक्तिः, तदा-विष्टासुरस्य त्वासुरज्ञानाभावात् स्वरूपवलेनैवापुनरावृत्तिरहितान्धन्तमःप्रवेशापरपर्यायप्रकृति-लयरूपा मुक्तिः । अन्येषां सकामानां सहजासुराणामासुराविष्टदैवजीवानां च 'असुर्या नाम ते लोका अन्धेन तमसा वृताः । तांस्ते प्रत्यापि गच्छन्सविद्वांसोनुधा जनाः', 'तानहं द्विषतः ऋरान् संसारेषु नराधमान् क्षिपाम्यजस्रमसुरानासुरीष्वेव योनिष्वि'ति श्रुतिभगवद्वाक्याभ्यामन्धन्तमोवृतकेवलदुःखात्मकलोकरूपनरकप्राप्तिस्तद्भोगानन्तरं पुनरा-सरयोनिप्राप्तिरेवेति कृतं पछवितेनं ।

एवं च सर्व मायिकमेकोस्मदाद्यात्मा स एव परमार्थो मायैवेश्वरो नान्य ईश्वरः कोप्येवं तत्त्वनिर्धाररूपो विवेकः सोस्य साधनं मतं सम्मतं यावजीवं शोकाद्य-मावाय, तदनन्तरं तादशमुक्तये वेतिशेषः । तथा च तादशपुत्रमार्यादेः संसाराविष्टत्वा-महत्तमकृपया तेषां संसाराभावेन शोकाद्यभावपूर्वकतादशमुक्तिनिमित्तमासुरज्ञानमार्ग-मुपिदशेदिति भावः । अत एव श्रीमद्रसुदेवैरासुरज्ञानमार्ग एव कंसस्य श्रीमद्देवकीवधोवातस्योपदिष्टो न तु दैव इति ज्ञेयम् । इदमेवाहुर्विवरणे तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यं वास्योपदिष्टो न तु दैव इति ज्ञेयम् । इदमेवाहुर्विवरणे तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यं वास्योपदिष्टो सत्येतरासुरज्ञानमार्गेण स्थातव्यमित्ययं विवेको विचारः सिद्धान्तभूत इत्यर्थः । तथा च तान् प्रत्यासुरज्ञानमार्गे उपदेष्टव्य इति भावः । यद्वा पूर्वमासुरोयं जीव इति निर्धार इत्युक्तं तर्हि तेन किं साधनसनुष्टेयमित्याकांक्षायां तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यमि-

१ आवेशजीवास्ते सर्वे देखानां वपुषि स्थिताः, आवेशेन विना ये च मूलदेखा इति स्पृताः, तेषां तमश्र सम्प्रोक्तं चान्ये देवांशिनस्तथा, तेषां स्थानं च खर्गादि तत्तत्पदमवामुयुरितिपद्मपुराणोत्तरखण्डीयवाक्येभ्य आसरावेशिनां मुक्तरासराणामन्धन्तमोरूपनरकप्राप्तेरुक्तत्वात्।

त्यासुरस्थेव साधनमुपदिशन्ति तदा ज्ञानेत्यादिना । एवं च ज्ञानमार्गपदेनासुरज्ञानमार्ग एवायातीति तथा व्याख्यातमिति ज्ञेयम् । न ह्यासुरस्य सर्वे ब्रह्मेत्यक्षरज्ञानमार्गे पुरुषोत्तम-ज्ञानमार्गे वाधिकारः, तस्य तामसत्वात् । अत एवेश्वरत्वेनाभिमततामसमायाशक्तयुपास-कास्तेषु सत्त्वाभावात् सत्त्वजनितज्ञानाभावे नोर्ध्वं गच्छन्ति सत्त्वस्था दृत्युक्ता नोर्ध्वगतिः, किन्तु तामसशक्तयुपासनाजनितज्ञानस्य तमोगुणजनितत्वेन तामसत्वा'दधो गच्छन्ति तामसा' इत्यधोगतिरूपनिरयान्धन्तमोरूपप्रकृतिलयान्यतरप्रवेश एव, 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति वाक्यात् । अत्र अधःपदेनाधममेव विवक्षितम्, न तु नीचस्थानम्, निरयाणां नीचस्थानत्वेपि अन्धनतमः प्रवेशरूपासुरमुक्तेः सुखदुः खाभावरूपत्वेन नीचस्थानत्वाभावात्, सर्वं ब्रह्मेत्यक्षरब्रह्मज्ञानमार्गे तु 'देवी सम्पद्धिमोक्षाये'ति वाक्याद्देवसम्पद्धक्तजीवा-नामेवाधिकारः । अत एव 'जायमानं हि पुरुषं यं पश्येन्मधुसूदनः । सात्विकः स तु विज्ञेयो भवेन्मोक्षायाधिष्ठित ' इतिमोक्षधर्मीयनारायणीयवाक्यान्मोक्षाधिकारिणां सात्विक-त्वेन 'सत्त्वात्सञ्जायते ज्ञान'मित्युक्तसत्त्वगुणजनितज्ञाने नोध्वं गच्छन्ति सत्त्वस्था ' इति वाक्योक्तोर्ध्वगमनरूपा स्वर्गमुक्तयन्तरप्राप्तिर्भवतीति । अत्रोर्ध्वपदस्योत्तममित्यर्थो न तूच-स्थानम्, स्वर्गठोकस्योर्ध्वठोकत्वेपि 'यन्न दुःखेन सम्भिन्न'मित्यादिवाक्योक्तस्वर्गसुख-स मुक्तेश्चोर्ध्वलोकत्वाभावात् । तस्मादूर्ध्वपदेनोत्तमत्वमेव विवक्षितमिति ज्ञेयमिति दिक्॥३॥

तथा च यस्माद्धाधकेषु सत्सु न सेवासिद्धिरतस्तत्र यत्साधनपरित्यागः कर्तव्य इत्याहः वाधकानां परित्याग इति । एवं द्विविधमिप प्रतिबन्धरूपं सेवाबाधकमुक्त्वा लौकिकभोगरूपं सेवाबाधकं वदन्तो द्विविधं भोगमाहः भोगेप्येकं तथा परम् । निःप्रत्यहम् । एतद्विवरणं तु भोगो व्विविधो, लौकिकोऽलौकिकश्च । तत्र लौकिकस्त्याज्य एव । अलौकिकभोगस्तु फलानां मध्ये प्रथमे प्रविद्यातीत्यन्तम् । अत्र यथा प्रतिबन्धे साधारणस्त्याज्यो, भगवत्कृतस्तु फलविधने मेव जनयेत्, तथा भोगेपि सुखदुःखसाक्षात्काररूपभोगरूपवस्तुन्यपि एकं साधारणं लौकिकमिति यावत्, तत् तथा त्याज्यम्, तत्साधनपरित्यागः कर्तव्य इत्यर्थः । परं द्वितीयं साधारणद्वित्रमलौकिकमिति यावत्, तादशमोगरूपं वस्तु निष्प्रत्यहं निर्गतः फलप्राप्तौ विश्लो यस्तात्रकलप्रतिबन्धकमिति यावदेतादशमित्यर्थः । तथा च तत्फलानुकूलमेवत्यर्थं इति भावः । एवं द्विविधोपि भोगो मूले कण्ठरवेणोक्तो यस्तमेव भोगं विवरणे भोगोपि द्विविधो लौकिकोऽलौकिकश्चेत्यादिना स्फुटीकृत्य तत्र लौकिकस्त्याज्य एवेत्यनेन लौकिकभोगस्यापि तत्साधनपरित्यागेन त्याज्यत्वमुक्तम् । नवु कथमलौकिकस्य द्वितीयस्य भोगस्य फलप्रतिबन्धकत्वित्याशंकायामाहुः महान् भोगः प्रथमे विद्यते सदेति । महानलौकिको भोगस्तु प्रथमे अलौकिकरसोप-

भोगसामर्थ्यरूपे पूर्वोक्तफले विषयत्वेन प्रविशतीत्यर्थः । नन्वलौकिकभोगस्तु नेह भवति किन्त्वेतदेहपातोत्तरं साक्षाद्भगवत्सम्बन्धे सति भवति । तथा चात्रास्त्रोकिकभोगप्रसक्ते-रेवाभावात् तद्भोगप्रसक्तो सत्यामेव लौकिकभोगवदस्यापि त्यागाशंकायां प्राप्तायामेतस्य प्रथमफ<mark>ले प्रवेश</mark>वचनं सार्थकं स्यात्तस्मान्महान्भोगः प्रथमे विशते सदेति वचनं व्यर्थमिति चेत्, अत्र वदामः । अठौकिकभोगस्तित्रापि मनोमात्रस्य स्थायिभावात्मकभगवत्सम्बन्धे-नालौकिकत्वान्मनोमात्रे त्वात्मनि द्वारा भवति, तत्सहनार्थमेवालौकिकसामर्थ्यं दीयते, अत एवाङोकिकभोगस्य प्रथमफठान्तरभावोक्तिः संगता भवति । अन्यथा प्रथम-फलान्तरभावोक्तिरसंगता स्यात् । तस्माद्यदा तनुजवित्तजसेवया प्रेमोत्पत्तिस्तदनन्तर-मलौकिकभोगरूपे अपूर्वानुरागरूपविरहजदुःखसाक्षात्कारे विषयत्वेन प्रविष्टस्य दुःखस तापविशिष्टस्य सहनार्थमलौकिकसामर्थ्ये भगवता दत्ते खसेव्यश्रीविग्रहे खप्तादिषु वा स्पर्शादि-जनितविलक्षणसुखभोगप्राप्तिरत्रापि भवति तदाचार्येभींगः प्रतिबन्धकत्वेनोक्तोतोयं पि मम प्रतिबन्धकः स्यादिति कदाचित् कस्यचिन्म्निस भवेत्, प्रेमभरेण च स भोग-स्यक्तमशक्यस्तदा व्याकुलतया महान्खेद उत्पद्येत, तेन च विरहानुभवप्रतिबन्धः स्यादिति तत्खेदनिवारणार्थं महान्भोगः प्रथमे विदाने सदेति मूले, अलौकिकभोगस्तु फलानां मध्ये प्रथमे प्रविदाती स्रेतद्विवरणे चालौ किकभोगस्य प्रथमफले प्रवेश उक्त इति तथोक्तेः सार्थकत्वस्य सिद्धत्वान्न त्वदुक्त्यवकाशः कथमपीति बुध्यस्व । नतु लौकिको भोगो न तनुजवित्तजसेवायाः प्रतिबन्धकः किन्तु 'ता नाविद'न्नित्याद्युक्तप्रकारक-चेतस्तत्प्रत्रणत्वतद्र्पायां मानससेवायां प्रतिबन्धकः । यदि तनुजिनस्त सेवाप्रतिबन्धकः स्यात्तदा ठौकिकसुखसाक्षात्काररूपभोगाभावे देहस्थितरभावात् तनुजवित्तजसेवाश्रवण-कीर्तनादीनां चाभावे सिद्धे कारणाभावेन ग्रेमोत्पत्तेरभावान्मानससेवासिद्धेश्वाभावात् परम-फलप्राप्तिर्न भवेदेव कस्यापीति न कोप्यस्मिन्मार्गे प्रवर्तेतेति मार्ग एवायमुन्छियेत, तस्मान्न तस्प्रतिवन्धको ठौकिको भोगः । सति च ठौकिके भोगे 'विषयाविष्टचित्ताना नावेशः सर्वदा हरे'रितिवचनात्तत्कारणविषयावेशेन भगवद्विषयकतनुजवित्तजसेवाभावे पूर्वोक्तं फलं स्यादिति चेत्, अत्र वदामः । लौकिकविषयभोगो दिविधः, एकः केवले-न्द्रियपोषको, द्वितीयो भगवत्तनुजवित्तजसेवोपयोगी । तत्र केवलेन्द्रियमात्रपोषकविषय-भोगो न कर्तव्यः, किन्तु प्रभुसेवोपयोगित्वबुद्ध्या अथ च खस्य दासत्वेन दासधर्मत्व-बुद्धा च लौकिकमगवन्निवेदितविषयभोगः कर्तव्यः । एवं च 'तावद्रागादयः स्तेनास्ताव-रकारागृहं गृहम् । तावनमोहोङ्गिनिगडो यावत्कृष्ण न ते जनाः । त्वयोपभुक्तस्रगन्ध-वासोठंकारचर्चिताः । उच्छिष्टभोजिनो दासास्तव मायां जयेमही'त्यादिवचनानि च वर्मगवत्सेवोपयोगित्वेन दासधर्मत्वेन बन्धकमायाजयसाधकत्वेनानर्थनिवारकत्वेन च भगव-न्निवदित्तलोकिकविषयजभोगस्य विहितत्वात् । तस्मात्केवलेन्द्रियमात्रपोषकलौकिकभगव**द**- निवेदितिविषयजभोग एव त्याज्यत्वेनोक्तोत्र, स तु तनुजिवक्तजसेवावाधक एवेति स एव त्याज्यो न तु भगवत्सेवौपियकत्वेन दासधर्मत्वेन च प्राप्तो विषयजभोग इति बाधकत्वाभावेन पूर्वोक्तफलस्य निःप्रत्यूहत्वात् । अत एव 'बीजदार्ब्धप्रकारस्तु गृहे स्थित्वा स्वधर्मतः, अव्यावृत्तो भजेत्कृष्णं पूजया श्रवणादिभि'रित्यादिना भक्तिविधन्यां तनुजिवक्तजसेवाकरणे गृहस्थितिरुक्ता । प्रेमासक्त्यनन्तरमेव च 'तादशस्थापि सततं गेहस्थानं विनाशकम् । त्यागं कृत्वा यतेद्यस्तु तदर्थार्थंकमानसः । लभते सुद्द्वां भक्तिं सर्वतोभ्यधिकां परा'मित्यनेन भगवद्भजनान्यविषयकव्यासंगजनकत्वेन सर्वविधस्यापि गृहस्य त्याग उक्तः सर्वविध-भोगाभावसाधकत्वेनेति कृतं प्रलिवितेन ॥ ४ ॥

नतु भगवता साक्षात्सम्बन्धेपि यदि सुखदुःखसाक्षात्काररूपो भोग एव भवति तदा लौकिकभोगः किमर्थं त्याज्यत्वेनोच्यत इत्यनितपण्डिताशंकां परिहरन्त आहुः ।

सविद्योल्पो घातकः स्याद्वलादेतौ सदा मतौ।

एतद्विवरणं तु साधारणो भोगः कथं त्यक्तव्य इत्याकांक्षायामाह्र सिविद्रोल्पो घातकः स्यादिति । सिविद्रत्वाद्दरपत्वाच भोगस्त्याज्यः । एतौ सदा प्रतिबन्धकावित्यन्तम् । ठौकिकसुखभोगसुखभोगसाधनानां नाशात्सिविद्रोते अथ च ठौकिकभोगः किञ्चित्काठिकत्वात् परिछिन्न इत्यल्पश्च । अथ च परमफल्वाधक इति घातकः । एवमेव ठौकिकदुःखभोगस्तु यद्विपयक उत्पद्यते तद्विषयस्य कस्यचिदेव प्राप्तिन सर्वस्रोति सिविद्रो, अथ च ठौकिकविषयस्य तुच्छत्वात् तुच्छविषयक इति अल्पस्तुच्छश्च । अथ च परमपरया मानससेवाप्रतिबन्धकत्वात् फलप्राप्तिघातकश्चेति मूले हेतुगर्भविशेषणानि । अत एवात्र भावप्रधानो निर्देश इति ज्ञेयमिति मनसिक्कृत्याचार्याः सिविद्रत्वाद्वातकत्वाचेति हेतुत्वेनैव विवरणे च्याख्यातवन्तो भोगविशेषणानि । अत एव एतौ भगवत्कृतप्रतिबन्धसाधारणभोगौ वलाद्वेतोः सदा बाधकाविति भावः । नन्वत्रको भोगः एवोक्तः पूर्वमव्यवहितः, तथा सति सदायं प्रतिबन्धक इत्येकवचनमेव वक्तव्यम् , न त्वेताविति द्विवचनमित्याशंकायामाहुः द्वितीयो भगवत्कृतः प्रतिबन्ध इति तात्पर्यात् द्विवचनस्य सार्थक्यमिति भावः ।

नतु भगवत्प्रतिवन्धे ज्ञाते संसाराभावायातिकृपया तस्यासुरज्ञानमार्ग उपदेष्टव्य इति पूर्वमुक्तम्, तत्रापि तस्य चेन्न स्थिरता तदा महत्तमैः किं कर्तव्यमित्याकांक्षायामाहुः द्वितीय इति ॥ ५॥

दितीये सर्वथा चिन्ता त्याज्या संसारिनश्चयात् ॥ ५ ॥
एतिद्वरणं तु ज्ञानस्थित्यभावे चिन्ताभावार्थमाह दितीय इत्यन्तम् ।
द्वितीये भगवत्कृतप्रतिबन्धे आसुरज्ञानोपदेशपर्यन्तं चिन्ता कर्तव्या महत्तमैरितकृपया ।

यदासुरज्ञानेपि भार्यादेः श्थितिर्न दृश्यते किन्तु 'कामोपभोगपरमा' इति वचनसिद्धकामोप-मोगमात्रपरत्वं दृष्टम् , तदास्यासुरमुक्तिरिप न देया भगवता किन्तु मरणानन्तर मसुर्या नाम ते लोका अन्धेन तमसा वृताः । तांस्ते प्रेत्यापि गच्छन्त्यविद्वांसोबुधा जना ' इति श्रुत्युक्तान्धन्तमोवृतकेवलदुः खात्मकलोकप्राप्तिपूर्वकं 'तानहं द्विषतः क्रूरानि'त्यादिवाक्योक्तः संसार एव देयोस्येति संसारनिश्ययं प्राप्य सर्वथैव चिन्ता त्याज्या । तादशपुत्रादिरुपेक्ष्य इति भावः ॥ ५ ॥

एवं प्रसंगादासुरस्य पुत्रादेरुद्धारोपायस्य कर्तव्याकर्तव्यत्वं निरूप्य प्रकृतं विचार-यन्ति । ननु यथासुरस्यासुरमुक्तिसंसारयोर्निश्चयः कृतः कामोपभोगपरत्वापरत्वादिठिङ्गैस्तथा गुद्धपुष्टिमार्गीयेष्वेतस्य शीघं फलमेतस्य विलम्बेनेति केन लिङ्गेन ज्ञेयमित्याकांक्षायामाहुः ।

## न त्वाचे दातृता नास्ति।

तुशब्द आसुरप्रसङ्गनिवारणार्थः । आद्ये अलौकिकसामर्थ्यरूपे फले जाते सति मगवतः दातृत्वं नास्तीति न, किन्तु दातृत्वं वर्तत इति ज्ञेयम् । नन्वाचा इति पाठे नु निश्चयेन दातृता नास्तीति न, किन्तु वर्तत एवेत्यर्थी ज्ञेयः । एतदेहे मनसि एतदेह-पातोत्तरं चालौकिकसंघात एव फलं भविष्यतीति भावः। अयं मूलार्थः स्पष्ट एवेति मत्वाद्ये दातृता नास्तीत्येतस्यार्थमनुक्त्वा आद्यफलाभावे एतद्देहे मनसि एतद्देहपातोत्तरं च भगवतो दातृता नास्तीति शिरश्वालनेनोक्त्वा किन्तु विलम्बेन दातृता वर्तत इत्यर्थतः सिद्धमर्थमाहुर्विवरणे आद्यफलाभावे भगवतो दातृत्वं नास्ति तदा सेवा-नाधिदैविकीत्युक्तं भवतीत्यन्तेन। यतश्रायमार्थिकोर्थं उक्तोत एव इत्युक्तं भवतीत्युक्तं न त्वित्यर्थ इति । यद्वा आद्यफलाभावे तनुजवित्तजसेवाजनितप्रेमासत्तयनन्तरमलौकिक-सामर्थ्यदानाभावे भगवतो दातृत्वाभावो नास्ति किन्तु विलम्बेन दातृत्वं वर्तत इत्यकार-प्रश्चेषेण व्याख्येयम् । नन्वाद्यफलाभावे दातृत्वं कुतो नास्तीत्याकाङ्कायामाहुर्विवरणे तदा स्वानाधिदैविकीत्युक्तं भवतीति । व्यसनपर्यन्तं स्तात्रेच्छत्वेन प्रेमावस्थानामा-विर्मान्यत्वाभावात् पूर्णप्रेमाविर्मावामावाद्रसरूपताभावात्सेवाया आधिदैविकत्वाभावादिति हितोर्दातृत्वं नास्ति, यत आधिदैविकसेवयैवाधिदैविकस्वरूपप्राप्ति'र्ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्त-वैव भजाम्यह'मिति वाक्यादित्यवेहि । रसरूपस्यैवाधिदैविकत्वे 'रसो वै स' इतिश्रुतिस्थ-प्रमकाष्ठापन्नन्नस्वरूपनिश्वयवाचकवैड्लब्ययशब्दः प्रमाणं परमकाष्ठापन्नस्थैव पर्यन्ततः सर्वाधिदैविकत्वात् । एवं चाद्यफले जाते फलं शीघ्रं भविष्यति तदभावे भगविदच्छाभावेन कस्यचिद्धिलम्बेन भविष्यतीत्याद्यफलोत्पत्त्यनुत्पत्तिरूपलिङ्गाभ्यां शुद्धपुष्टिमार्गीयस्यापि भक्तस्य शीव्रफलोत्पत्त्यनुत्पत्ती ज्ञेये इति दिक्।

अथ उद्देगाभावप्रतिबन्धाभावभोगाभावानां बाधकाभावत्वेन पूर्वं कारणत्वमुक्तम् । तत्र सर्वस्यापि भगवल्लीलात्वेन ज्ञानादुद्देगाभावः सिद्धस्तत्र न गृहत्यागः।सेवाप्रतिबन्धका- सुरपुत्रादेस्त्यागात्प्रतिबन्धाभावसिद्धेश्च तत्र पाक्षिको ग्रहत्यागः । देवपुत्रादिषु सत्सु ग्रहत्यागाभावात् । भोगाभावस्तु ठौकिकभोगत्वावच्छेदकावच्छिन्नाभावः । स तु ठौकिक-ग्रहत्वावच्छेदकावच्छिन्नत्यागेनैवेत्याहुः ।

तृतीये वाधकं गृहम्।

तृतीयं वाधकाभावत्वेन कारणं हौिकिकभोगाभावे हौिककं गृहं वाधकम् । तादृशगृहे सित तादृशभोगाभावाभावात्, सर्वेन्द्रियाणां होकवेदसंकोचेनापि स्वस्वविषये प्रवृत्तिसम्भवादिति भावः। एति द्वरणे इदमेवाहुः भोगाभावस्तदैव सिध्यति यद्ग गृहपित्याग इति। अत्र पर्युपसर्गो वेश्मस्नीतत्रस्थपुत्रादिवाचको ज्ञेयः। अन्योर्थः स्पष्टः।

नतु एतादृशसेवनातिदुर्ठभेत्याशंकायामाहुरवर्रयेयं सदा भाव्येति । अवर्ययं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोभ्रमः ॥ ६॥

अत्र विवरणाभावादस्माभिरेव व्याख्यायते । इयमव्यवहितक्षण एवोक्ता बुद्धिस्था मानसी सेवना 'न रोधयती'त्यादिवाक्येभ्यः कस्यापि कर्मज्ञानादेरवश्याधीना यद्यपि न भवति, त्रजभक्तरूपसाधुकृपामात्राधीनत्वात्, तथापि श्रीप्रभुवजभक्तदास्यपूर्वकं भाव्या चिन्तनीया । एतादशीं सेवनां कदास्मत्प्रभुरस्मत्स्वामिन्योस्मभ्यं दास्यन्ति, कदा भगवित चक्षूरागः, कदा वा चित्तासंगः, कदा वा 'मगवता सह संलापो दर्शनं मिलितस्य च। आश्चेषः सेवनं चापि स्पर्शश्चापि तथाविधः । अधरामृतपानं च मोगो रोमोद्गमस्तथा । तत्कूजितानां श्रवणमाघ्राणं चापि सर्वतः । तदन्तिकगतिर्नित्य'मित्यादिः संकल्पः, कदा निद्राछेदः, कदा तनुतनुता, कदा विषयनिवृत्तिः, कदा त्रपानाशः, कदोन्मादमूर्छोमृतय इलाद्युक्तप्रकारेण सदा देहपातपर्यन्तं भाव्या, भावनया मनसि स्थापनीया । अतिदीनतया ज्ञानविषयत्वमापदनीयेति यावत् । यद्वा इयं मानसी सेवा सदा भाव्या, प्रेमाद्यभावेषि प्रेमाद्यवस्थाद्यनुकरणकरणेन च चिन्तनीया । तथा च मनस्ये-ताद्द्यभावनापूर्वकं तनुजवित्तजसेवाकरणे 'तं यथा यथोपासते तथैव भवती'ति श्रुते ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथैव भजाम्यह'मिति गीतास्थभगवद्वाक्याद्थ च 'यादशी भावना यस सिद्धिभवति तादशी'त्यादिवचनाचैतदेहपातोत्तरमलौकिकदेहप्राप्तौ वा कस्यचित्कस्य-चित्र जन्मान्तरे वा वहुतरभगवत्कृपायामस्मिन् जन्मन्यपि वा 'ता नाविद'न्नित्या-द्युक्तप्रकारा फलरूपा सेवना सिद्धा भविष्यतीति भावः । अथवा थ्रेमासक्तिव्यसनात्मिका सेवा सदा सर्वदा अः भगवान् वद्यो यस्यां सा भाव्या ज्ञेया । एतादृशज्ञानेनापि फलसिद्धिरित्यर्थः । तथा चान्यप्रकारकसेवायां न सर्वदा भगवान् वश्यो भवति, न वा तज्ज्ञानमात्रेण च फलसिद्धिरिति भावः । नतु ज्ञानादिः मार्गप्रकारेणापि सेवा प्रभुं स्ववशे करिष्यित प्रभुसेवात्वाविशेषादित्याशंक्याहुः सर्वमन्य-न्मनोभ्रम इति । अन्यत् सर्वं मनोभ्रमरूपमेव । तथा च भगवन्मायामोहितानामेवारं

सिद्धान्तो यदन्यत्रापि मार्गे प्रभुर्वश्यो भवतीति । अत एवास्मिन्मार्गे मार्गान्तराच्छ्रैष्टचम् । अत एव च 'मुक्तिं ददाति कर्हिचित्स्म न भक्तियोग'मिति वचनं चेति दिक् ॥६॥

एवं मानससेवाभावनाया माहात्म्यमुक्त्वा पूर्वोक्तसेवाबाधकत्यागस्यावश्यकतामाहुः तदीयरिप तत्कार्यमिति ।

### तदीयैरिप तत् कार्ये पृष्टौ नैव विलम्बयेत्।

वालबोधग्रनथे 'समर्पणादात्मनो हि तदीयत्वं भवेद्भव'मित्युक्तत्वा'देवं धर्मैं-मेनुष्याणा'मित्यादिभगवद्वाक्याच पुष्टौ पुष्टिमार्गे तदीयैरिप आत्मसमर्पणं कृतवद्भिरिप तत् पूर्वोक्तं वाधकत्रितयत्यागरूपं यत् तत् कार्यं कर्तव्यम्, न तु मयात्मसमर्पणं कृतं तदीयं च सर्वे जातमतः परं प्रभुर्यथा ज्ञास्यति तथा करिष्यति मम का चिन्तेति निश्चिन्ततया स्थेयम् । तथा सति भगवति भरदाने पृष्टिमार्गस्य प्रेमात्मकत्वात् प्रेममार्ग-विरोध आपद्येत । सर्वथा स्वाशक्येर्थे हि भगवति भरदानम्, न तु स्वशक्येपि, स्तराक्येथेपि तत्र भरदाने स्वामिन्यादीनां स्वप्राणप्रियस्यायासदर्शनेन महान् खेद उत्पद्येत, <mark>तेन तद्धीनत्वारफ</mark>लस्य तत्फलदाने भगवतो विलम्बस्तत्खेददानजनितः स्वामिनीष्वापद्येतेति । **वत एवाग्रे आहुः पुष्टो नैव विलम्बये**दिति । पुष्टाविति देहलीदीपन्यायेनात्रापि मुम्बध्यते । अन्यमार्गस्थस्तु कृतात्मसमर्पणो विक्रीतपश्चादिवत् खदेहभरणपोषणादिचिन्ता-रिहतो विलम्बं कुर्यादिपि, पुष्टौ शुद्धपृष्टिमार्गे तु तन्मार्गस्थो नैय विलम्बयेन विलम्ब कुर्याद्वाधकत्रयापनोद इत्यर्थः । यद्वा स्वयमेवात्मसमर्पिणा वाधकत्रयापनोदे कृते स्वप्राण-प्रियस्यायासादर्शनात् स्वामिन्यादीनां खेदाभावात् तदधीनफलदाने प्रभुर्न विलम्बयेन विलम्बं क्योदिति वार्थः । अत एव 'मदर्थेर्थपरित्यागो भोगस्य च सुखस्य चे'त्येकादश-कन्धीयं प्रभुवचनमात्मसमर्पिणो मोगादित्यागमुपदिशति, न तु खस्मिन् भरदानेन निश्चिन्ततयावस्थानम् । अन्यथा तासां खेदे सति तनुजवित्तजसेवायाः प्रतिवन्धे जाते यति फळरूपसेवाप्राप्त्याशा दूरापास्ता । तथा च यत्र तनुजवित्तजसेवायामपि वाधकं वक्तव्यं जातं तत्र फलरूपसेवासिद्धौ सत्यां प्रम्वायासस्फुरणाद्विलम्बं न कुर्यादेवेत्यर्थः । अत्रैतावज्ज्ञेयम् । साधनरूपसेवायां 'प्रतिकूले गृहं त्यजें'दित्युपदेशे भजनप्रतिबन्धक-गृहस्यैव त्यागों, न भजनानुकूलगृहस्य । फलरूपसेवायां तु भजनानुकूलसापि गृहस्य याग इति । एतद्यथा तथा मत्कृत अक्तिवर्धिनीटीकायां 'तादशस्यापि सततं गेहस्थानं वनाशक'मितिश्लोके द्रष्टव्यम ।

अथ तनुजवित्तजसेवया प्राप्तमानससेवस्य व्यसने जाते दशावस्थासु महादुःखानु-भवादतितापेन कदाचिदतिनिष्ठुरः प्रियो यदेतावत्पर्यन्तमपि न मिठति, मया त्वेतावद्दुःख-मनुभूयते तदर्थमित्यादिको दोषारोपो भगवति भगवदीयस्य स्यात् सोपि बाधक वित्याद्वः गुणक्षोभिषीति ।

#### गुणक्षोभेषि द्रष्ट्यमेतदेवेति से मतिः॥ ७॥

गुणैः रसावस्थारूपैर्निद्राछेदादिभिर्मनःक्षोभेपि प्रियदोषारोपेपि एतदेव भगवदप्राष्ठौ प्रतिवन्धकत्वमेव द्रष्टव्यं दोषारोपस्य । तथा च तादृशावस्थायामपि प्रिये दोषारोपो न कर्तव्यः । यतः प्रियस्य निर्दोषपूर्णगुणवत्त्वात्तत्र दोषारोपे स्वामिन्यादीनां रोषे फलप्राप्ति-विलम्बः स्यात् । किन्तु धन्योहं यित्रयार्थमेतादृशावस्थामनुभवामीतिगुणारोप एव कर्तव्य इति भावः । इदं त्रपानाशावस्थापर्यन्तमेव कर्तव्यत्वेनोपदिश्यते । उन्मादावस्था-प्रादुर्भावे तु देहानुसन्धानाभावान्न तत्र दोषो दोषारोपेपीति ज्ञेयम् । अत एवोद्धवद्वारा व्रजसीमन्तिनीनां ज्ञानोपदेशो दोषाभावार्थमेव कृतः प्रभुणा ॥ ७ ॥

निन्वदं सर्वं प्राकृततुल्यमेवेति किमेतादशावस्थाप्राप्त्याप्युत्कर्ष इत्याशंक्याहुः ।

## कुसृष्टिरत्र वा काचिदुत्पचेत स वै अमः ॥ ७॥ ॥

अत्र या काचित् कुसृष्टिरुत्पचेत सा अमो ज्ञेयः । यतो 'रसो वै स' इति श्रुते रसरूपो भगवान् सिद्धस्तदा सर्वा अपि रसावस्था भगवद्रूपा एव, रसस्य विभावा-नुभावन्यभिचारिभावसम्हालम्बनरूपत्वादिति सिद्धः सर्वोत्कर्षोस्य मार्गस्यास्य फलस्य चेति सर्वं चतुरस्तम् ॥ ७॥॥

अत्र केचिदस्सच्छ्रीमदाचार्यमार्गीया भगवदीया चाह्यी सेवनेति मूरे सेवायां फलत्रयमिति तद्विवरणे च पुष्टिमर्यादाप्रवाहमेदिभित्नमार्गसम्बन्धित्रिविध-सेवानां क्रमेण फलत्रयमुक्तमिति व्याचक्षते । तिचन्त्यम् । एवं सित मूरे चाह्यी सेवनेत्यत्र तिद्विवरणे च सेवायामित्यत्र चैकवचनं श्रीमदाचार्येने दत्तं स्यात् । मूरे कदाचिच्छन्दोनुरोधेनैकवचनदानेपि विवरणे सेवासु फलत्रयमिति बहुवचनमेवोक्तं स्यात्, विवरणस्य मूलाभित्रायप्रकटनार्थमेव कियमाणत्वात् । अतो मूलविवरणयोरेकवचनदानान्यथानुपपत्या तत्रत्येकवचनाभ्यां सुद्धपुष्टिमार्गसेवाफलमात्रनिरूपणमेवात्र श्रीमदाचार्यचरणानामित्रेतं स्वीयमात्रभ्यो ज्ञापनार्थमिति ज्ञायत इति सारम् । अन्ये त्वेतन्मार्गीया भगवदीया मूलविवरणोक्तेकवचनानुरोधेन सुद्धपुष्टिसेवाफलत्रयमेवात्र श्रीमदाचार्याणामित्रेतमधिकारभेदेनोत्तमत्वमध्यमत्वसाधारणत्वभेदिभित्नम् । तत्रोत्तमं फलमलौकिकस्यामर्थम्, तद्य सेवायां कियमाणायामेव प्रभुसम्पादितालौकिकशरीरनिष्ठस्वरूपानुभवसाध्यम्, तद्य रासमण्डलमण्डनायमानानाम्, मध्यमं फलं तु सायुज्यम् । तत्र सह सुनक्तीति सहसुक्, सेवायां कियमाणायामेव भगवता सह सतत्विस्यितः सार्वदिकसंयोगरसानुभव इति यावत् । तथा च भक्तिमार्गीयेण प्रकारेण सुगपद-

<sup>9</sup> इतःपरं 'इति श्रीवह्रभतनुजवरविद्रलनाथाङ्किरेणुलवबलतः । जयगोपालः कृतवान्' इति प्रथमे लिखितं, हरितालेन पथाह्रोपितम् । अतःपरं विद्यमानधीकाभागः पाथात्यः, ग्रन्थकृता स्वयमेव निर्मितः सहस्ताक्षरेलिखितश्वेति प्रतिभाति । एतःप्रयोजनं तु परमतदृष्वणेन स्वमतदृद्धीकरणम् ।

**चिल्रुण्यपापक्षयद्वारा पात्र्वमौतिकं देहं निवर्लालैकिकं दत्वा खस्मिन्नेव श्वितिं** विघाय वतो निष्कास्य प्रभुकारितस्वठीलानुभवरूपं प्रमाणानुरोधिप्रमेयसाध्यम्, यथा ठक्ष्म्या वन्तर्ग्रहगतगोपिकानां वा । अत्र मध्यमत्वं चास्य फलस्य विप्रयोगरसानुभवाभावाज्ज्ञेयम् । वाधारणफलं तु सेवोपयोगिदेहो वैकुण्ठादिषु। ततु सेवायां कियमाणायामे-दानुग्रहवि<mark>रोषा</mark>भावात् साक्षात्सेवानुपयोगेन्यैस्ताद्शसाक्षाद्रसानुभवकर्तृभिः क्रियमाणायाः विवाया उप समीपे योगः सम्बन्धसाद्वच्छरीरप्राप्तिसाद्रूपम्, यथा वृन्दावनस्थपक्ष्या-**ीनाम् । तस्य** चान्तररमणानुकूलत्वात्फलत्वम् , बहिःसाक्षात्सम्बन्धाभावादिषकाररूपत्वं व ज्ञेयमिति वदन्ति । तत्रान्तर्गृहगतानां मध्यमं फलमिति त्वस्मदाचार्यचरणसिद्धान्त-वेरुद्धम् । तथा हि । यद्यस्मदाचार्याणामेवमेवाभिप्रायः स्यात्तदा कुत्रापि दशमस्कन्धसुबो-वन्यां श्रीमदाचार्येंस्तद्विपण्यां च तत्तनुजवरैः स्फुटीकृतः स्यात् । न 'चान्तर्गृहगताः हाश्चि'दित्यस्याभासे 'यासां कालः प्रतिबन्धकः, पूर्वमेव भक्तियुक्तास्ता भजनानन्दमननु-र्येव प्रतिबद्धा एव भगवत्सायुज्यं प्राप्तवत्य इत्याहे'त्यत्रत्यसायुज्यपदेन, पुनरेतस्यैव दृस्य व्याख्यानान्ते 'ततो मुक्ता जाता' इत्यारभ्य 'तमेव परमात्मानं जारबुद्धापि मुङ्गता ' इति पद्यव्याख्यानान्तप्रयुक्तेर्भुक्तापदेश्च मुख्यफलापेक्षया मुक्तिरूपफलस्येव प्राप्ति-इयनेनायमेवाभिप्रायः स्फुटीकृतः श्रीमदाचार्यचरणैरिति वाच्यम् । अत्रत्यसायुज्यपद-रक्तापदानां परोक्षवादरूपत्वमिति सायुज्यपदस्य भगवत्सहभावपरत्वेन मुक्तापदानां वहुर्गुणमयं देह'मित्यत्रोक्तगुणमयदेहत्यागोत्तरप्राप्तगुणातीतसङ्घातनिष्ठभगवद्रसानन्दानुभव-विशिष्टत्वपरत्वेन च प्रयुक्तत्वात् । न च पूर्वोक्तानां पदानां परोक्षवादत्वे प्रमाणाभावः । ं छक्षणां नैव वक्ष्यामि न न्यूनादन्यपूरणम् । आर्थिकं तु प्रवक्ष्यामि परोक्षकथनादत ' ति प्रथमस्कन्धीयसुचोधिनीप्रारंभप्रघट्टकपद्यस्थ 'परोक्षकथनादत 'इति श्रीमदाचार्यप्रति-नाया एव प्रमाणत्वात् । अस्यार्थः । अहं श्रीभागवते कुत्रापि लक्षणां नैव वक्ष्यामि, वृक्तिमत्त्वेन सर्वभवनसमर्थत्वेन मुख्यार्थवाधाभावात् । 'पुराणं मानवो धर्मः साङ्गो वेद-अिकित्सितम् । आज्ञासिद्धानि चत्वारि न हन्तव्यानि युक्तिभि'रिति गौतमस्मृतिवचनेन रुराणेषु ठक्षणावृत्त्याश्रयणस्य निषिद्धत्वाच । अथ च न्यूनात्पुराणान्तरकथया न्यूनत्वं गाप्य भावप्रधानो निर्देशो, ल्यब्लोपे पत्रमी । यद्वा, न्यूनात्पुराणान्तरकथया न्यूनान्यूनं ामेयं प्राप्या<mark>न्यपूरणमन्येन पुराणान्तरेण पुराणान्तरकथयेति यावत्तेन पूरणं श्रीभागवतस्य</mark> वगवदीयान्तरकृतश्रीभागवतव्याख्यान इव न वक्ष्यामि । यदि सा कथैतत्कल्पीया स्यात् द्या व्यासचरणेरेव निबद्धा स्यादतो न वक्ष्यामीति भावः । केचितु न्यूनाच्छब्दादर्था-बान्यस्य तस्य पूरणं नेत्यर्थः, अध्याहारं शब्दस्य वार्थस्य वा न करिष्यामीत्याहुः। तत्र वन्माद्यस्ये'ति प्रथमस्कन्धीयाद्यश्लोक एव 'धीमहि' इति तिङ्वाच्यकारकवाचिनो-

स्मच्छन्दस्य चाध्याहारदर्शनात् सोक्तिश्रिन्त्या, किन्त्वार्थिकं वाच्यार्थसिन्द्रमेवार्थं प्रवक्ष्यामि प्रकृष्टत्वेन वक्ष्यामि । अगोप्यत्वादिति भावः । परन्तु परोक्षकथनादते परोक्षकथनमप्रत्यक्ष-कथनं वाचकराव्देतरराव्देन कथनं गोप्यक्रथनमिति यावत् तद्विहायेत्यर्थः । तथा च परोक्षकथनेनानिधकारिभ्यो गोपनार्थं ठक्षणां ठक्षणावृत्तिविशिष्टशब्दानय च न्यूनं प्रमेयं श्राप्यान्येन पुराणान्तरेण पूरणं न्व वक्ष्यामि परन्तु तात्पर्यग्राहकिलङ्गादिसिद्धमेव, न तु तदसिद्धमपीत्येतावद्धिकं बोध्यम् । तथैव सुवोधिन्यां दृश्यमानत्वात् । तादृक्कथायाः कल्पान्तरीयत्वात् । एतत्कल्पीयत्वे तु 'गोप्यः संस्पृष्टसिलला अंगेषु करयोः पृथक् । न्यस्थात्मन्यथ बालस्य बीजन्यासमकुर्वत ' 'इति मन्नं जपन्त्यस्ताः पूजां चन्नुः कुमारिका' इत्यादिमन्नद्रष्टृत्वादिरूपिलङ्गं कुमारिकानामित्रकुमारत्वे, अय च 'तमेव परभात्मानं जारबुद्ध्यापि सङ्गता ' इत्यत्रत्यजारबुद्धिरूपं ठिङ्गमन्तर्ग्रहगतानां 'जारधर्मेण सुस्नेहं सुदृढं सर्वतोषिकं । मिय सम्प्राप्य सर्वेषि कृतकृत्या भविष्यथे'ति वृहद्वामनोक्तभगवद्वर-दानिविशिष्टश्रुतित्वे च यथोक्तं तथोक्तमेव स्यादतो ज्ञायते तन्नेतत्कल्पीयमिति तादश-पुराणान्तरकथया पूरणं न करिष्यामीति ज्ञेयम् । अथ च परोक्षकथने वाच्यार्थसिद्धमेवार्थ न प्रकृष्टत्वेन वक्ष्यामि किन्तु गोप्यत्वात् प्रकटतया न कथितमीदृशं तात्पर्यवृत्त्या सिद्धः मप्यर्थं वक्ष्यामीति भावो ज्ञेयः । एवञ्च फलप्रकरणीयलीलायामतिगोप्यत्वादुपक्रमे फलप्रकरणीयसुवोधिनीस्थसायुज्यमुक्तापदा'न्युक्तं पुरस्ता'दित्यारभ्य 'यत एतद्विमुच्यत' इत्यन्तं मध्ये प्रयुक्तानि मुक्तिमुच्यतइत्यादिपदानि, अथ च रासलीलोपसंहारे च 'ब्रह्मरात्र उपावृत्त' इतिपद्यव्याख्याने 'यतो भगवान् मोक्षदाता ताश्चेदासन्ध्यमन्तःस्मरणं करि-ष्यन्ति तदा मोक्षाधिकारिण्यो भविष्यन्तीति वासुदेवानुमोदिता' इत्यत्रत्यमोक्षपदं च न लोकप्रसिद्धलयरूपसायुज्यपरत्वेन लयरूपमुक्तिविशिष्टत्वपरत्वेन लयरूपमोक्षपरत्वेन च न प्रयुक्तानि, किन्तु परोक्षवादेन भगवत्सहस्थितिपरत्वेन गुणमयदेहत्यागोत्तरप्राप्तालौकिक-देहिनिष्ठभगवद्रसानुभवविशिष्टत्वपरत्वेन विप्रयोगोत्तरप्राप्तभगवद्दर्शनानन्दपरत्वेन च प्रयुक्ता-नीति ज्ञेयम् । पञ्चाध्यायीव्याख्यानस्थसायुज्यमुक्तामुक्तिमोक्षपदानि परोक्षवादरूपाणीति ज्ञापयितुमेव पञ्चाध्यायीसमाप्तिश्लोकव्याख्यानीयश्रीमदाचार्यतनुजरत्नकृतफलप्रकरणीयसु-बोधिनीटिपण्यां न्याख्यातं 'दिवा विष्रयोगजातौं सत्यां दिनान्ते श्रियसङ्गमे य आनन्दो, न स सर्वदा दर्शन इति सोत्र मोक्षपदेनोच्यत' इति मोक्षपदस्य तादगानन्दपरत्वमेव । एवज्र सायुज्यमुक्तामुक्तिमोक्षपदानां परोक्षवादत्वं सिद्धम् । अन्यथा 'न चैवं विस्मय' इति पद्मव्याख्याने 'एतत्परिदृश्यमानं जगत् सर्वमेव यतो विमुक्तिं यास्यति, भावनया गोकुले स्थित आह, ज्ञानदृष्ट्या वे'त्यत्र विमुक्तिपदस्योपसंहारश्लोकच्याख्याने श्रीमदाचार्यचरणै-र्मीक्षपदस्य चोक्तत्वाद्रासमण्डलमण्डनायमानानां च लोकप्रसिद्धमोक्षप्राप्तिविँशाध्याये यज्ञप-बीप्रसङ्गीये 'तत्रैका विधृता भर्त्रे'तिपद्यव्याख्यानसुचोधिन्या 'मतस्तस्या सुक्तिः सिद्धे'त्युक्तत्वा-

द्विप्रभार्यास्या अपि मोक्षप्राप्तिरंगीकियताम् । तस्मात् परोक्षवादरूपाण्येवात्र सायुज्यादि-पदानीति न लोकप्रसिद्धमोक्षरूपमध्यमफलप्राप्तिरन्तर्ग्रहगतानामिति बोध्यम् ।

ननु मुक्तिवाचकपदैरेवात्रपरोक्षवादकरणे किं वीजमिति चेत्? श्रीभागवतमेव वीजिमिति गृहाण । तथाहि । 'न चैवं विस्मयः कार्यो भवता भगवत्यजे' इतिपद्येग्रे 'यत एतद्विमुच्यत' इतिपदमुच्यते, तेन च सर्वस्यापि गोकुलस्य मुक्तिः प्रतिपाद्यते, न हि भवतापि सर्वस्य गोकुलस्य मुक्तिरंगीिकयते लोकप्रसिद्धा । एवं च विमुच्यतइतिपदं परोक्षवादरूपमेव । तथा सति श्रीव्यासचरणैरत्र प्रकरणे मुक्तिवाचकपदेनैव परोक्षवादः कृत इति श्रीमदाचार्यैरपि मुक्तिवाचकपदैरेव परोक्षवादः कृत इति सुष्ठूक्तं श्रीभागवत-मेव बीजमिति । ननु न वयमेवंरूपं मध्यमं फर्छ तासां वदामः, किन्तु प्रकारान्तरेण मध्यमफलं वदामः । तत्तु भक्तिमार्गीयेण प्रकारेण युगपद्खिलपापपुण्यक्षयद्वारा पाञ्च-मौतिकं देहं निवर्स तदनन्तरं चालौकिकदेहं दत्वा खस्मिन्नेव स्थितिं विधाय ततो निष्कास्य प्रभुः संयोगरसठीठानुभवमेव कारयति, न तु विप्रयोगरसठीठानुभवम्, एवं च रसरूपभगवत एकदलानुभवरूपं फलं मध्यममेव, द्वितीयदलानुभवामावात् । मुख्यानां तु द्रुद्वयानुभवस्यापि जायमानत्वान्मुख्यं फलमिति चेत्, अत्र पृच्छामः । अलौकिकदेह-ग्राप्यनन्तरं भगवत्कृता खस्मिन् स्थितिस्तासां केन रूपेण, सार्वदिकलयरूपेण वा, रस-व्यभिचारिभावलयरूपेण वा, 'सायुज्ये तु रसाधिक्यं भेदेनानुभवात् तत' इति श्रीमदा-चार्यसिद्धान्तितभेदविशिष्टसायुज्यरूपेण वा, सर्वदा कण्ठलग्नत्वेन वा, 'चैत्यस्य तत्त्वनमलं मणिमस्य कण्ठे, कौस्तुभव्यपदेशेन स्वात्भज्योतिर्विभर्त्यज ' इत्यत्रोक्तानां स्वाङ्गीकृतात्मनां तत्त्वरूपकण्ठिस्थितकौस्तुमे लयरूपेण वा, लक्ष्मीवद्वक्षःस्थलिखितिरूपेण वा, शिवोमा-त्रदर्धनारीश्वररूपेण वा, पृतनासुपानसमानीतभगवदुदरिश्वतपृतनाभक्षिताप्रिकुमाररूप-कुमारीपुंस्त्वधर्मरूपबालकवद्वा । तत्र नाद्यः । पुरुषोत्तमे सार्वदिकलयरूपेण स्थितिस्तु क्रवलजीवात्मनामेव, सा त्वेतासामसम्भावितैवालौकिकदेहप्राप्तिप्रविष्टत्वात्, न हि शरीर-विशिष्टानां लयः कुत्रापि वेदादौ श्रुतोस्ति । पुरुषोत्तमे लयस्य पुरुषोत्तमविषयक-पर्यादाभक्तिफलत्वाच । भवद्भिस्त्वेतासां शुद्धपृष्टिमार्गीयमध्यमफलविशिष्टत्वं सिद्धान्ति-तमस्ति । न द्वितीयः । एतादशलयस्यास्माभिरप्यत्राङ्गीत्रियमाणत्वात् । न च तर्हि मध्यम-क्रुप्रसक्तिः । एतादशलयस्य रासमण्डलमण्डनायमानास्वप्यसावहमित्यादौ दष्टत्वेन नृत्समकक्षत्वान्मध्यमफलत्वाभावात् । न तृतीयः । तादशसायुज्यस्य सर्यादापुष्टिफल वात् । न चतुर्थः । सर्वदा कण्ठलमत्वेन स्थिते रसाभासक्तपत्वात् । न पञ्चमः । देह-विशिष्टत्वेन तत्रापि लयासम्भवात् । न षष्टसप्तमौ । तत्र प्रमाणाभावात् । शिवोमयोरर्ध-गरीश्वररूपेण स्थितौ च निखिलपुराणेतिहासादीनां प्रमाणत्वान्न तथात्र प्रमाणमस्ति । न चार्धनारीश्वरवदेतासां स्थितौ 'त्वर्ध शोणमथार्धमम्बुदिनमं वद्धं ठठाटे स्रजा वर्ही-

कल्पतया विलाससदनं स्त्रीपुंमयं वाड्ययम् । हस्तैर्वेणुवराभयानि दधतं लावण्यवारां-निधिम् । ध्यायामि स्मितशोभितास्यकमठं गोपाठचूडामणि'मितिसुन्दरीगोपाठमञ्रसम्बन्धि-ध्यानप्रतिपादकागम एव प्रमाणमिति वाच्यम् । 'अर्घो वा एष आत्मनो यत्पत्नी'ति श्रुतौ यज्ञसम्बन्धयुक्तायाः स्विवनाहिताया एवार्धत्वमुक्तमिति लक्ष्म्या एवार्धनारीत्वेन स्थितिरागमेन प्रतिपाद्यते न त्वेतासाम्, स्विववाहितत्वाभावेन पत्नीत्वाभावादित्यस्या अपि भवदुक्तरेनवकाशात् । नाप्यष्टमः । तेषामपि केवलजीवरूपाणामेव खोदरे पूतनया समान-यनम्, न तु बालकदेहसहितानाम्, तदनन्तरं भगवतापि तदसुपानद्वारा तादशानामेव स्रोदरे समानयनम्, पश्चाद्वयस्रैरागतस्तत्रेत्यत्र व्रतचर्याप्रसङ्गे त्वलौकिकदेहं दत्वा तल्लीला-प्रदर्शनं कारितवानिति निश्चयस्य दृढतरत्वेनास्यापि दृष्टान्तत्वाभावात् । शरीरविशिष्टानामेव तेषां स्वोदरानयनमित्यस्य कण्ठरवेणाश्रूयमाणत्वात्, प्रत्युत षष्टदशमस्कन्धीयाध्यायसुबो-धिन्यां 'तया खस्मिन्नानीता ये बालकानां जीवास्ते खजीवमर्मस्थाने स्थापिताः सन्तीति तान् खस्मिन्नानेतुं भगवांस्तन्निष्पीडनमेव कृतवानित्यभिप्रेतोर्थ' इत्यनेन केवलजीवाना-मेवानयनस्य श्रीमदाचार्येरुक्तत्वाच । न च ठाठनमृद्भक्षणठीठाप्रदर्शितस्वमुखस्थसर्वव्रजे भगवति देहसहितानामपि स्थितिरस्त्येव, एवं चाठौिककदेहसहितानामप्येतासां स्थितिर्नी-सम्भावितेति वाच्यम् । स्वमुखारविन्दप्रदर्शितसर्वव्रजे रासमण्डलमण्डनायमानानामपि स्थितत्वात् तासामपि मध्यमफलप्राप्तवेर्क्तं शक्यत्वादिति न किञ्चिदेतत् । अय यद्यपि भगवतोऽचिन्त्यशक्तित्वात् केनापि प्रकारेणैतासां भगवति स्थितिः सम्भवेदपि, तथापि यद्येतासां मध्यमफलं स्यात् तदाऽचिन्त्यशक्तिमत्त्वपर्यन्तं धावना समञ्जसा स्यात्, तदेव तु खपुष्पायमाणम्, यत एतासां सगुणदेहत्यागोत्तरं निर्गुणदेहप्राप्त्यनन्तरं तु सर्वभाव-प्रपत्तिरूपसाधनस्य सर्वभावप्रपत्तिलभ्यस्यैव च फलस्य प्राप्तिः श्रीमदाचार्यैः सिद्धान्ति-तास्ति । तथाहि 'कृष्णं विदुः परं कान्त'मितिपश्चश्चोकीसुबोधिन्यां प्रथमव्याख्याना-भिप्रायविशदीकारकद्वितीयव्याख्याने ' उक्तं पुरस्ता'दितिपद्यव्याख्यायां 'यथा गुणातीत एव परिनिष्ठबुद्धित्वेपि द्वेषस्य तत्र प्रयोजकत्वात् सगुणत्वमेवेति रुक्ष्यते, अयं च रसः सर्वभावप्रपत्तिलभ्यः । नहि जारत्वबुद्धौ सर्वभावप्रपत्तिः । कामपूर-कत्वेनेव तत्सम्भवात्, अत्र च सगुणत्वस्य प्रतिबन्धकत्वाद्यथा चैद्यादीनां कारानुसारेण तादशशरीरनाशे तत्पदप्राप्तिः स्वाधिकारानुसारेण, तथैतासामपि कारानुसारेण तथात्वं सगुणत्वोपरमेण सर्वभावप्रपत्येव, ततो निजपतिभजनमिति सर्वमव-दातम्, अन्यथा 'ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथैव भजाम्यह'मिति मर्यादा भज्येते'त्युक्तया, अथ च नतु तथापि ताद्दाप्रपत्तेरेव मूलत्वात् कथं सर्वभावप्रपत्तिसाध्यं फलं भविष्यतीत्रा-भासं दत्वा 'द्विषन्नपी'त्यादिप्रतीकव्याख्याने भाक्षसुखानभीप्सुस्तद्विरुद्धद्वेषकर्ता च चैद्य-स्तस्मै यथा ज्ञानिनामि दुर्छमां मुक्तिं दत्तवानेवं तादृक्प्रपत्तिम्लानामप्येतासां ताद्वां

फलं दत्तवा'नित्युत्तया, तदनु किञ्चाये 'यदि सर्वभावप्रपत्तिलभ्यफलमेव दिस्सितं भगवत-स्तदा पूर्वमेव स एव भावः किमिति नोत्पादित इति चे'दिति पूर्वपक्षीकृत्य 'अत्र वदामो, यासां साक्षाद्भगवत्सम्बन्धस्तासां सर्वासामेव रासमण्डलमण्डनायमानानां शरीरमिप गुणातीतमेवेति ज्ञापयितुं भगवानेव कितपयगोपीः सगुणदेहाः स्थापयित्वा पूर्वोक्तानां भावोपि निर्गुण इति ज्ञापयितुमासां सगुणभावमुत्पाद्यतिन्नर्वक्तेकोपि स्वयमेव नान्य इति ज्ञापयितुं तिन्नवृत्तिं विधायाग्रे भाविस्विवरहजदुःखस्यसङ्गमजसुखयोः कर्माजन्यत्वमिप ज्ञापयितुं कर्मक्षयप्रकारेण स्वप्नाप्तिं विधाय मत्स्वाम्येव सर्वं कृतवा'नित्युक्त्या च सर्वभाव-प्रपत्तिस्त्यं साधनं सर्वभावप्रपत्तिलभ्यमेव च फलमेतासामिति दढीकृतं श्रीमदाचार्यचरणे-रिति तद्विरुद्धा भवद्ध्याख्यानपद्धतिर्नादरपदवीमारोहिति । तस्मान्नान्तर्ग्रहगतानां सर्वदा संयोगरसानुभवमात्ररूपं मध्यमं फलम्, किन्तु पूर्णसंयोगवित्रयोगरसात्मकमुत्तमफलमेव । उचितं चैवमेव यत्सर्वभावप्रपत्तिर्नाम सर्वाशेन प्रपत्तिः, तस्यां सत्यां सर्वाशेनैव प्रभुणा फलदानं कर्तव्यम्, न तु केनाप्यंशेन न्यूनफलदानं सम्भवति, 'ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथैव भजाम्यह'मितिमर्यादा यतोस्तीति दिक् ।

अपरच्च । 'या मया क्रीडता राज्यां वनेस्मिन् व्रज आश्विताः । अठब्धरासाः कल्याण्यो मापुर्मद्वीर्यचिन्तये'तिभ्रमरगीतस्थपद्यव्याख्याने 'भवत्यः समागता अन्तर्गृह-गतास्तु गृह एव स्थितास्तदैव सर्वप्रकारेण मां प्राप्तवत्यो न तु भवत्योनेनैव निद्रश्नेन भवतीभिरप्यहं प्राप्तव्य' इति श्रीमदाचार्येरुक्तम् । तत्र सर्वप्रकारेण भगवत्प्राप्तिरन्तर्गृह-गतानां न तु केनाप्यंशेन न्यूनप्रकारेणेत्युक्तत्वात् सार्वदिकसंयोगरसमात्रानुभव एवैतासा-मिति भवदुक्तिः कथं सङ्गच्छताम् । भगवतो रसरूपत्वाद्रसस्य द्विद्ठत्वाद्भवन्मते विप्रयोगप्रकारेण प्राप्त्यभावादिति कृतं पल्लवितेन । अत्र तदैवेतिपदमेव न तु भवत्य इत्यत्रापि सम्बध्यते । तथा च तदैव तत्क्षण एव तासां मत्प्राप्तिः सर्वप्रकारेण जाता । भवतीनां तु तत्क्षण एव न जाता क्रमेणेव मद्विषयकदोषारोपरूपदोषनिवृत्तो सत्यां भविष्यति, तासां तु मिय दोषारोपो नासीदिति निर्दोषत्वात्तदैव जाता । अन्यया तदैवेति पदस्यात्रानुषङ्गाभावे तासां सर्वप्रकारेण मत्प्राप्तिभैवतीनां सर्वप्रकारेण न जातेत्येवमर्थे सम्पन्नेन्तर्गृहगतानामेव रासमण्डलमण्डनायमानाभ्योधिकत्वमापद्येत । तदैवेतिपदस्य त्वत्रानुषञ्जने तासां तदैव जाता, भवतीनां तु दोषनिवृत्तौ क्रमेण भविष्यतीति न न्यूनता फले प्राप्नोतीति ज्ञेयम् । ननु साधारणानामपि भक्तानां दोषान् भगवान्न गणयति, रास-मण्डलमण्डनायमाना'रत्वेताः परं तनुभृतो ननु गोपवध्यः', 'आसामहो चरणरेणुजुषामहं स्याम्,' 'वन्दे नन्दत्रजस्त्रीणां पादरेणुमभीक्ष्णरा' इत्यादिप्रकारेण श्रीमदुद्धवैः स्तुतानां प्रणतपादरेणूनामथ च तद्दोषस्य विष्रयोगरसावस्थारूपत्वेन निर्दोषाणां च तादृशं भावं दोषत्वेन किमर्थं भगवानगणयदिति चेत्। अत्र वदामः । केषात्रिदतिकृपाविषयाणां

जीवानां शुद्धपुष्टिमार्गफलं दित्सुर्भगवान् प्रपन्ने लीलासहित आविर्भवति । अन्यथा सर्व-भावप्रपत्तिरूपसाधनस्य सर्वभावप्रपत्तिलभ्यफलस्य चाज्ञायमानत्वात् कथमेतन्मार्गप्रवृत्ति-हेतुभूतफलज्ञानं स्यात्, कथं वा एतन्मार्गीयं साधनं च ज्ञातं स्यात् । तत्रैतन्मार्गीयं फलं तु व्रजभक्तसजातीयभावेन भजने भवतीति तद्भावानुसारेण भजने कियमाणे भगवत्ताज्ञानेपि तासां दोषारोपो न बाधको जातः, एवं ममापि न भविष्यतीति कदाचिच्छीघं भगवता फलादाने तनुजिनत्तजसेवाकरणसमय एव भगवति दोषारोपं कुर्याद्यन्मया त्वेतावदुःख-मनुभ्यते सेवाकरणे, भगवांस्त्वतिनिष्टुर एतावत्पर्यन्तमपि प्रेमासक्तयादिकं नाविर्भावयति येन फलं स्यात्तदा भगवतो निर्दोषपूर्णगुणत्वेन तत्र दोषारोपे तस्य फलप्राप्तौ विलम्बः स्यादतो भगवति कस्यामप्यवस्थायां दोषारोपो न कर्तव्य इति ज्ञापयितुं यथान्तर्ग्रहगतानां जारभावोत्पादनेन रासमण्डलमण्डनायमानानामपि शरीरादि निर्गुणमिति ज्ञापयितुं तासां जारभावमुत्पादितवानेवमेव रासमण्डलमण्डनायमानानामपि तादशरसावस्थारूपमपि दोषा-रोपरूपं भावं दोषत्वेनाख्यापयच्छ्रीमदुद्भवमुखेनेति सर्व सुस्थम् । तस्मादन्तर्गृहगता-नामपि मुख्यमेव फलमिति सिद्धम्। अन्यच 'जारधर्मेण सुस्रोहं सुदृढं सर्वतोधिकं मि सम्प्राप्य सर्वेषि कृतकृत्या भविष्यथे'ति श्रुतीः प्रति भगवदुक्तेस्तद्भावज्ञापकजारबुद्धापि सङ्गता इति फलप्रकरणीयवचनस्थजारबुद्धिसङ्गतत्वोत्तया च श्रुतिरूपा एता अन्तर्ग्रहगता इति ज्ञायते । एवं च श्रुतिकृतस्तुतिसन्तुष्टप्रकृत्यतीताक्षरमध्यस्थेन श्रीवृन्दावनगोवर्धन-यमुनानानारासरसोन्मत्तगोपीकदम्बकविशिष्टेन किशोराकृतिना भगवता किं करवाणी-त्युक्ते 'कन्दर्पकोटिलावण्ये त्वयि दृष्टे मनांसि नः । कामिनीभावमासाद्य स्मरक्षुच्धान्य-संशयम् । यथा त्वल्लोकवासिन्यः कामतत्त्वेन गोपिकाः । भजन्ति रमणं मत्वा चिकीर्षा जनिता तथे'त्यादिना श्रुतिभिः खस्य कामिनीभावपूर्वकः स्मरक्षोभ उक्तस्तत्र मा कदा-चिद्भगवानेवं जानातु यदेतासां ठौकिककामाभिठाष इति शङ्कां वारियतुं यथा त्वहोक-वास्तव्या गोपिकाः कामतत्त्वेन कामस्य तत्त्वं परमकाष्टापन्नं रूपमाधिदैविकमिति यावत् तादृशकामाधिदैविकेन रूपेण रमणं रमणकर्तारं मत्वा त्वां भजन्ति तथा भजनेस्माकं चिकीर्षा जिनतोत्पादिता त्वद्रपदर्शनेनेति श्रुतिभिः प्रार्थितम् । तत्र भगवछोकस्थनित्य-सिद्धगोपिकाभावसजातीयभावेन भजनचिकीर्षेतासाम् । तत्र भगवल्लोकस्थनित्यसिद्धगोपि-कानां न भगवति जारभावः किन्तु सर्वभावप्रपत्तिरूपो भावः । एवं च यद्येतासां मध्यमं फलं भगवान् दद्यात् तदा 'ये यथा मा'मिति मर्यादा भज्येत । तस्मादपि न तासां मध्यमं फलं किन्त्त्तममेव । अग्रेपि 'दुर्लभो दुर्घटश्रैष युष्माकं सुमनोरथः । मयानुमोदितः सम्यक् सत्यो भिवतुमईती'त्यत्र मनोरथस्य दुर्ठभत्वं दुर्घटत्वं चोक्तम्, सुमनोरथ इत्यनेन मनोरथस्य सुष्टुत्वं चोक्तम् । यदि जारभावेन भजन एव मनोरथः स्यात् तदा दुर्रुभत्वं दुर्घटत्वं च नोक्तं स्यात् । कदाचित् तदानीं श्रुतीनां विवाहितपतेरभावात् स्वस्मिन्

जारभावो दुर्घटोत एव दुर्रुभश्चेति दुर्रुभत्वदुर्घटत्वोक्तिः सङ्गच्छेतापि, परन्तु सुमनोरथ इत्यत्र मनोरथे सुष्टुत्वं तु न सङ्गच्छेत, जारभावेन भजनमनोरथस्य दुष्टत्वेन सुष्टुत्वा-भावात् । तस्मात् सुमनोरथपदेन सर्वभावप्रपत्तिपूर्वकभगवछोकवास्तव्यगोपिकाभावसजा-तीयभावमनोरथ एवोक्तोत्रेति निश्चितम् । अत एवाग्रे मयानुमोदित इसनेन पूर्व महोक-वासिगोपीभिसोदितो अनु पश्चान्मया मोदितो अत एव सम्यक् समीचीनः सत्यो भिवतं योग्यो भवति । समैतद्धीनत्वादेतासां मोदनं विना न सत्यो भवितुं योग्यः स्यादिति भावः । अन्यथा तासां मोदनं नापेक्ष्येत, निकृष्टमनोरथस्य सत्त्वात् । एतदग्रे तु 'आगा-मिनि विरिच्चौ तु जाते सृष्टचर्थमुद्यते । कल्पं सारस्ततं प्राप्य वर्जे गोप्यो भविष्यथ । पृथिच्यां भारते क्षेत्रे माथुरे मम मण्डले । वृन्दावने भविष्यामि प्रयान्वो रासमण्डले. जारधर्मेण सुस्रेहं सुदृढं सर्वतोधिकम् । मयि सम्प्राप्य सर्वेषि कृतकृत्या भविष्यथे'त्यनेन त्रघट्टकेनैताभिरप्रार्थितः किञ्चित्कार्यार्थं जारभावो भगवतैव दत्त इति प्रतीयते स्फुटमेव । तत्रायं भगवदभिप्रायः । मया त्वागामिविरिच्चिदिनरूपसारस्वतकल्पे पृथिवीस्थभारतक्षेत्रस्थ-माथुरमण्डलान्तर्गतवृन्दावने सर्वभावप्रपत्तिस्तत्फलं च प्रकटनीयं जीवविशेषोद्धारार्थम् । तत्र सर्वभावप्रपत्तिर्निर्गुणा, तद्भाववतां देहादिकं च निर्गुणम्, तादशीनां भगत्रत्सङ्गम-विरहजन्यं सुखं दुःखं च निर्गुणमिति ज्ञापनीयम्, अन्यथा रासमण्डलमण्डनायमानानां भावादिषु सगुणत्वबुद्ध्या सर्वेषां प्रवृत्तिर्न स्यात्, तथा च मदवतारोपि व्यर्थः स्यादत एता एव श्रुतीस्तस्मिन्कल्पे अवतारियत्वैतासां भावादिकं च सगुणं विधाय सगुणभावः मगुणदेहः सुखदुःखादिकं च कर्मजन्यमिति ज्ञापनीयम् । एवं सत्येतासां तद्भावतदेहादि-नारो ठौकिकभिन्नशरीरप्राप्तौ सर्वभावप्रपत्तिरूपं साधनं तल्लभ्यं फलं भविष्यति, मुख्यानां मावादेनिं गुणत्वं च ज्ञापितं भविष्यतीत्युभयमपि कार्यं सेत्स्यति । अन्यथा तज्ज्ञापनार्थ प्रयत्नान्तरकरणमापद्येतेति जारभावो भगवतैव दत्तो, न तु तासां जारभावप्रपत्तिः साह-जिकीति बोध्यम् । एवं च बृहद्वामनपुराणीयकथाविचारेणापि नैतासां मध्यमफलमायाति किन्तूत्तमफलप्राप्तिरेवेति कृतमधिकतराभिनिवेशेन । अत एव सुबोधिन्यासुक्तं पुरस्ता-दित्यस्य द्वितीयव्याख्याने श्रीमदाचार्येरुक्तं 'यासां साक्षाद्भगवत्सम्बन्धस्तासां सर्वासा-नेव रासमण्डलमण्डनायमानानां शरीरमपि गुणातीतमेवेति ज्ञापयितुं भगवानेव कतिपय-निपीः सगुणदेहाः स्थापयित्वा पूर्वोक्तानां भावोपि निर्गुण इति ज्ञापयितुमासां सगुणं नावमुत्पाद्येतन्निवर्तकोपि स्वयमेव नान्य इति ज्ञापयितुं तन्निवृत्तिं विधायाप्रे भावि-वविरहजदुःखखसङ्गमसुखयोः कर्माजन्यत्वमपि ज्ञापियतुं कर्मक्षयप्रकारेण खप्राप्तिं विधाय त्स्वाम्येव सर्वं कृतवानिति निगर्वः । अत्र पुष्टिमार्गाङ्गिकारान्मर्यादामार्गीया अनुप-त्त्रयोनवसरपराहता इति सर्वमनवद्य'मिति । न च तासां यदा सगुणदेहनाशस्तदेव ग्यवति सर्वजीवतत्त्वरूपभगवत्कौस्तुभे वा 'मणिधरः कचिदागणयन्गा' इत्यत्रोक्तगोपि-

(अत्र एकं पत्रं त्रुटितमिति प्रतिभाति)——ष्टानामन्तर्ग्रहगतानां रासानुभवोत्तरं भवन्मते कुत्र श्रितिर्भवतोच्यते, अस्मन्मते तूक्तश्थानान्यतमस्थाने लयाद्भगवता सह त्रज एव समा-गमनम्, पुना रासलीलासमये भगवता सह तत्र गमनम्, तदा त्वलौकिकदेहप्राध्या रमणम्, पुनरिप तत्रैव लय इति चेत्, अत्र ब्रूमः । यावद्वजीयैरलक्षितत्वेन केवलप्रपञ्च-मात्राविभीवितलीलादर्शनाभावविशिष्टत्वेन चास्मिन्नेव व्रजेन्तर्गृहगतानां स्थितिः। न च विशेषणद्वयविशिष्टत्वेनास्मिन्नेव ब्रजे तासां स्थितौ किं मानमिति वाच्यम् । 'या मया क्रीडता राज्या'मिति अमरगीतपद्यसुवोधिनीस्थश्रीमदाचार्यकृतव्याख्यानस्यैव प्रमाणत्वात् । तथा हि, यदि अर्जीयैरन्तर्गृहगतानां सगुणदेहत्यागोत्तरप्राप्तनिर्भुणदेहसम्बन्धिनी लीला द्दयेत तदा रासमण्डलमण्डनायमानाः प्रति त्वन्तर्ग्रहगताविषयकस्वकृतक्रीडाव्रजस्थिति-कथनपूर्वकं किमिति स्त्रप्राप्तिसाधनं वोधयेत्, स्त्रप्राप्तिसाधनमात्रमेव तु वोधयेत्, <u>स्तकृतक्रीडाव्रजस्थित्योस्त् ताभिर्धश्यमानत्वादतो नैतासां तल्लीलादर्शनमिति भगवतासां</u> सक्तीडाव्रजिक्षिती अपि वोध्येते इति यावद्रजीयैरलक्षितत्वं सिद्धम् । अथ च भवसः समागताः अन्तर्गृहगता गृह एव श्थितास्तास्तदैव सर्वप्रकारेण मां प्राप्तवत्यो न तु भवत्यः। अनेनैव निदर्शनेन भवतीभिरप्यहं प्राप्तव्यस्तस्मान्मदर्थं जीवनस्थापनमिति पक्षो निरर्थकः। अन्यथा समागतानां भवतीनां पुनः क्वेशो न भवेदनुभवसिद्धश्च क्वेशः । ननु ताः प्रति-वन्धेन तथाभूताः कथं स्तुत्या इत्याशंक्याह कल्याण्य इति । तासां महद्भाग्यमस्तीत्य-वश्यप्रतिवन्यक्तपं दुरितं दृष्ट एवोपक्षीणमिति कण्टकेन कण्टकोद्धारवद् देहनिराकरण एवो-पक्षीणम् , भवतीनां तु तद्दुरितिममामवस्थां प्रापितवत् , अतो मदुक्तप्रकारेण दोषं परित्यज्य तामवस्थां प्राप्य मां प्राप्सयेति भाव इति श्रीमदाचार्यव्याख्यानपर्याठोचनेन्तर्गृहगतानां नाक्रूरागमनरूपमथुरोद्देश्यकभगवन्नयनरूपप्रपत्रमात्राविभीवितलीलादर्शनमस्ति तद्दर्शनं स्यात् तदा भवतीनां तु तद्दुरितिममामवस्थां प्रापितवत्, तास्तु महाभाग्य-वयस्तासामवश्यप्रतिवन्धरूपं दुरितं सगुणदेहनिवृत्तावेवोपक्षीणमतस्ता इमामवस्थां न प्रापितवदिति भगवान्न कथयेदेव । अकूरागमनभगवन्नयनदर्शनजक्केशस्यैतासामप्यवश्य-सिद्धत्वात् । तस्मादन्तर्ग्रहगतानां न प्रपञ्चमात्राविभूतलीलादर्शनमित्यपि सिद्धम् । उचितं चैवमेव यतः श्रुतिरूपाभिरन्तर्गृहगताभि र्थथा त्वल्लोकवासिन्यः कामतत्त्वेन गोपिकाः। भजन्ति रमणं मत्वा चिकीर्षा जनिता तथे'त्यनेन प्रकृत्यतीताक्षरब्रह्मस्थव्यापिवैकुण्ठान्त-र्गतव्रजान्तस्थप्रपञ्चानन्तर्गतवृन्दावने तत्रस्थनानारासरसोन्मत्तगोपीकदम्बकभावसजातीय-भावेन भगवता सह रमणं प्रार्थितम्, तद्यदि तासां प्रापिश्वकपदार्थदर्शनं स्यात्, तदा प्रपञ्चानन्तर्गतवृन्दावने तादशभावेन भगवता सह रमणं न प्राप्तमेव स्थात्, एवं च 'ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथैव भजाम्यह'मिति मर्यादाभंगः स्यादिति न तासां प्रपञ्चमात्रा-विभूतलीलादशैनमिति साधीयसी पूर्वोक्तोक्तिः । एवमेवास्मिन्नेव वर्जे ता आस्थिता इति

मवतीनामपि निर्वन्धेनैवात्र स्थापनिस्यनेनास्मिन् व्रज आस्थिता इत्यस्य व्याख्यानेनास्मिन्नेव व्रजे स्थितत्वमपि सिद्धम् । इदमेवाभिन्नेत्य पूर्वमेवोक्तं यज्ञपत्नीत्रसंगे विंशाध्याये, 'तत्रैका विधृता भर्त्रा भगवन्तं यथाश्चतम् । हृदोपगुद्ध विजहौ देहुं कर्मानुबन्धन'-मितिपद्यव्याख्यानसुबोधिन्यां भगवत्सङ्गतायाः स्थानान्तरं न मृग्यम् , तच्छक्तीनामिव । अत्र यत्र भगवांस्तत्र तच्छक्तयः ध्र्यादयो गोप्यादयो वेत्यर्थो ज्ञेयः । एवं चात्र भगवान् व्रजे तिष्ठतीति ता अपि व्रजे एव चेति व्रजे स्थितत्वमायात्येवेति दिक् । एवं च सिद्धा विशेषणद्वयविशिष्टत्वेनास्मिन्नेव व्रजे स्थितिरन्तर्गृहगतानाम् । तथा च गोपसाहित्येनगोचारणठीठार्थं भगवतो गमने रासठीठानन्तरं भगवतो गृहगमने च दिवा विश्रयोग-रसानुभवः, सायंसमये परावृत्य भगवदागमने रात्रौ च वृन्दावन एव महानन्दसन्दो-हानुभवश्चैतासामपीति संयोगरसमात्रानुभव एवतासामिति कथं वक्तं शक्यत इति कृतं विस्तरेणेति सर्व चतुरस्रम् ।

स्यादेतत् । वयमन्तर्गृहगतानां यन्मध्यमं फलं वदामो न तूत्तमफलम्, तत्र यतो-न्तर्हिते भगवतीति फलप्रकरणीयद्वितीयाध्यायस्थप्रारम्भपद्यव्याख्यानसुबोधिन्यां सन्ति च सिंहास्तथात्र काल इति श्रीमदाचार्येरुक्तम् । व्याख्यातं चैतत् तत्तनुजरत्नैः सकृततिहि-व्यण्यामवतारसम्पूर्तिकाल इत्यर्थ इति, तत्रापूर्णवित्रयोगसंयोगात्मकः पूर्वावतारः समाप्त इदानीं पूर्णवित्रयोगात्मकपूर्णसंयोगात्मकपुरुषोत्तमावतारो जात इत्युच्यते, तत्रान्तर्हिते मगवतीत्यनेन पूर्णविप्रयोगात्मकस्तदनन्तरं 'तासामाविरभू'दित्यनेनैकोनत्रिशाध्याये पूर्ण-संयोगात्मकपुरुषोत्तमावतार उक्तः। एवं च पूर्वस्वरूपाद्भिन्नमेवेदं भगवत्स्वरूपं परम-काष्टापन्नम्, एतत्तु अन्तर्ग्रहगताः प्रति न प्रकटमेव, अतस्तासां नैतादशभगवत्स्वरूपप्राप्तिः, किन्तु न्यूनसंयोगवित्रयोगरसात्मकत्वेनासम्पूर्णत्वात् तादशभगवत्स्वरूपप्राप्तिरेवेति न सम्पूर्ण-फलप्राप्तिरिति तासां मध्यमफलप्राप्तिरित्युच्यते । न चेदं खरूपं पूर्वं न प्रकटिमदानी-मेवाविर्भूतमित्यत्र किं प्रमाणमिति वाच्यम्, 'गायन्त्य उच्चै'रितिपद्यव्याख्यानसुबोधिनीस्थ-शुब्दो हि धूमवछोक इति श्रीमदाचार्यतनुजरत्नकृतश्रीमदाचार्यकारिकाटिपण्यां 'अत्रेदमा-कृतम्, एतावत्कालपर्यन्तं भगवता खरूपानन्दो न प्रकटितः । तस्य खरूपात्मकत्वेन तत्प्राकट्यं विना तदनुभवासम्भवात्, 'तथा परमहंसाना'मिति वाक्याद्यादशेन भक्तियोगेन तत्त्राप्तिस्तादक् तत्त्रकटनायाधुनैव पुरुषोत्तमावतारादित्यादितत्तनुजरत्नप्रतिपादनान्तर्ग-तैतावत्कालाधुनापदवाच्यान्तर्धानकालतद्धिकरणकपुरुषोत्तमावतारोक्तरेव प्रमाणत्वादिति वदामः । आगामिविरिश्चिसृष्ट्युद्यतिविरिश्चिदिनरूपसारस्वतकल्पे भवन्तो व्रजे गोप्यो भविष्यथ तत्र पृथिवीस्थभारतक्षेत्रान्तर्गतमाथुरमण्डलान्तर्गतवृन्दावनेहं मवतां प्रेयान्रासमण्डले भविष्यामीति प्रकृत्यतीताक्षरत्रह्मान्तःस्थानन्दमयव्यापिवैकुण्ठलो-कस्यग्रुद्धपुष्टिस्थानरूपश्रीमद्गोवर्धनयमुनासहितनानारासरसोन्मत्तगोपीकदम्बकविशिष्टकेवरु-

र्श्रुगाररसानन्दमयेन सारस्वतकल्पानुसारिश्रीभागवतीयकृष्णस्तु भगवान् स्वयमितिवचन-सिद्धपरमकाष्ठापन्नत्वेन भगवता वेदान् प्रति वरो दत्तः । एवं च ब्रह्मकल्पादारभ्य सार-स्वतकल्पपर्यन्तं न पूर्णपुरुषोत्तमावतारो जातः, सारस्वतकल्प एव च जात इति सिद्धम्। एवं चेदं प्रघट्टकमेव मनसिक्कत्यैतावत्कालाधुनापदे उक्ते । तथा चैतावत्कालपर्यन्तपदस्य त्रह्मकल्पादारभ्य सारस्रतकल्पपर्यन्तमित्यर्थोऽधुनापदस्य च सारस्रतकल्पे इत्यर्थः सम्पन्नः। तथा च बाल्यमारम्य कृता ठीठा सर्वापि रसाठतामापद्यते । भवदुक्तप्रकारे त्वेतदवतार-पूर्वसामयिकी सर्वापि लीला खरूपान्तरसहभावेन कृतत्वाद्रसाभासतामाविष्करोति । किञ्च। रासमण्डलमण्डनाभिः कृतं 'कस्याश्चित् पूत्नायन्त्या' इत्यादिलीलानुकरणमपि न सङ्गच्छते । इदानीमाविर्भूतविप्रयोगसंयोगात्मकस्वरूपेण तत्तछीलाया अकृतत्वात् । लीलानुकरणसैव लीलाहावरूपत्वमिति रसशास्त्रसिद्धान्तात् । अपरत्र । विचयनसामयिक-नन्दसुर्गतो हत्वा रामानुजो मानिनीनां, गोविन्दचरणप्रिये इत्यादिषु नन्दसुतबरु-भद्रानुजगोकुलेन्द्रादिनामकथनस्याथ च 'विषजलाप्ययाद्ध्यालराक्षसा'दित्याद्युक्तकालीयादि-भयरक्षितत्वगोचारणगमनकर्तृत्वादिकथनस्य तत्समयप्रकटस्वरूपे सम्भवाभावेन भ्रम-रूपत्वापातात्। न चास्तु अमरूपत्वमिति वाच्यम्। तथा सति रासमण्डलमण्डनाय-मानानां भावानुसारेणेदानीन्तनभजनकर्तृभिरेतादृशभवित्सद्धान्तस्य ज्ञायमानत्वेन नन्द-स्न्वादिनामाग्रहणस्य वाठठीठामारभ्य रासठीठात्रारम्भपर्यन्तऋतठीठानामभावनात्रसक्तेः। अन्यच । श्रीमन्नवनीतित्रयश्रीमद्रोवर्धनोद्धरणस्वरूपभजनात्रसक्तेश्च महाननर्थः प्रसंजेत । न च तदन्तर्गतमिदमपि स्वरूपं वर्तत एवेति वाच्यम् । तथा सति तत्तछीलाविशिष्ट-खरूपाणां तत्तल्लीलाश्रवणादीनां तत्तत्खरूपभजनस्य च गौणलीलात्वगौणश्रवणादित्व-गौणखरूपमजनत्वापत्तेश्च । अपरञ्च । 'जानीत परमं तत्त्वं यशोदोत्सङ्गलालितम् । तदन्यदिति ये प्राहुरासुरांस्तानहो बुधा' इतिपद्येन श्रीमदाचार्यैर्यशोदोत्सङ्गठाठितस्य सिद्धान्तितायाः परमतत्त्वताया भङ्गप्रसङ्गश्च । न हीदानीमाविर्भूते स्वरूपे यशोदोत्सङ्ग-लाळितत्वमस्तीति तद्विरुद्धा भवद्राद्धान्तपद्धतिः कथं भव्यतामुपेयात् । अथ च 'सिख कापि सापि सम्प्रति वरिवर्ति किमु व्रजाधिपप्राणा । या नन्दस्नुमुरठीतरठं चेतः समादध्या'दिति तत्तनुजराजोक्ता स्वस्य तरठचेतस्त्वे नन्दसूनुमुरल्या हेतुत्वोक्तिरिप कथं समञ्जसा स्यात् । श्रीमदाचार्थरत्नानां तत्तनुजराजानां च व्रजभक्तभावात्मकभगवत्स्वरूप एव निष्ठावत्त्वात् । ननु तर्द्धवतारसम्पूर्तिकाल इत्यस्यास्मत्त्रभुकृततथात्र काल इत्यत्रस-कालपदव्याख्यानस्य का गतिरिति चेत्। अत्रोच्यते। पृ पालनपूरणयोरितिधाल्वर्थातु-सारात् सम्पूर्तिशब्दस्य सम्पूर्णता ह्यर्थः, सा च केनचित् प्रकारेण न्यूनस्य भवति। तत्रास्मदाचार्योक्तमार्गो हि फलमार्गः । तत्र फलरूपो भगवानेव साधनम्, फलरूपो भगवानेव च फलम्। तत्र परमकाष्ठापन्नस्य फलरूपभगवतो 'रसो वै स' इति अते

रसरूपत्वात् स्वप्नादिसंयोगविशिष्टप्रेमासक्तिव्यसनपर्यन्तावस्थासंविततपूर्वानुरागजविप्रयोग-रूपेण साधनता । तदनन्तराविर्भूतपरस्परपोष्यपोषकभावविशिष्टवित्रयोगातिपुष्टपूर्णपूर्णतर-पूर्णतमसंयोगतादृशसंयोगातिपुष्टपूर्णपूर्णतरपूर्णतमविप्रयोगपरम्परारूपेण च फलता । तलापि परम्परायां परमफलता तु संयोगरूपस्यैव । इदं यथा तथानुपदमेव प्रतिपादयिष्यते । एवं च वाल्यमारभ्य पौगण्डान्तं पूर्वोक्तप्रकारकपूर्वीनुरागजविष्रयोगरूपसाधनविशिष्टत्वमेव व्रजभक्तानाम् । तत्र फठात् साधनं न्यूनमेवेत्यनुभवसिद्धम् । अन्यथा साधने प्राप्ते फठा-काङ्का न स्यात् । तथा चैतासां पूर्वानुरागविशिष्टस्वप्तादिसंयोगसुखे प्राप्तेपि बाह्यसयोग-सुखस्याभिलिषतस्याजातत्वादेतावत्पर्यन्तं साधनरूपत्वमात्रेणैव भगवत आविर्भावात् पुरुषो-त्तमावतारो न्यून एव स्थितः । अतः परं तु 'बाहुप्रसारपरिरम्भे'त्याद्युक्तेन तदिभलिषतपूर्ण-वाह्यसंयोगसुखरूपेण, तदनन्तरमेतत्संयोगसुखपोषार्थमुक्तसंयोगपु 'द्यान्तर्हिते भगवती'त्याद्य-क्तेन पूर्णविष्रयोगस्वरूपेण, तदनन्तरं 'तासामाविरभू'दित्याद्युक्तेन रासावसानपर्यन्तं पूर्वपूर्ण-संयोगसुखस्वरूपादपि कोटिगुणेन पूर्णविष्रयोगपुष्टेन पूर्णतरसंयोगसुखरूपेण, तदनन्तरं च गोप्यः कृष्णे वनं यात इत्याद्यक्तेन पूर्वोक्तपूर्णतरसंयोगसुखपुष्टेन परार्धगुणभाविसंयोग-सुखपोषार्थं पूर्णतरविप्रयोगस्वरूपेण, ततः पुनः पूर्वोक्तपूर्णतरविप्रयोगपुष्टेन गोचारणपरावृत्ति-जनितबहुपरार्धगुणपूर्णतमसंयोगसुखरूपेणाविर्भूतः, ततः पुनरप्यऋ्रकृतमथुरानयनजनितेन पूर्णतमसंयोगसुखपुष्टेन पूर्णतमविष्रयोगरूपेण पुनरिप भावभरेणानन्तगुणान्तरबाह्यसंयोग-सुखखरूपेण चेत्येवं संयोगपरम्परारूपेणाविभीविष्यति भगवान् । एवं चेदानीमेव रसः रूपावतारस्य पूर्व बाहुप्रसारेत्यादिना एकदलरूपसंयोगावतार उक्तः, इदानी मन्तर्हिते भगवती'त्यादिना द्वितीयदलक्षपविप्रयोगावतार उच्यते इति सम्पूर्णता जायत इसवतार-सम्पूर्तिकाल इत्यलत्यसम्पूर्तिशब्देन सम्पूर्णतोक्ता, न तु पूर्वावतारसमाप्तिर्जातेत्युच्यते । समाप्तिरूपार्थस्थैव विवक्षितत्वेवतारसमाप्तिकाल इत्येवोक्तं स्यात् । तस्मादवतारसम्पूर्ति-काठ इत्यस्यावतारसम्पूर्णताकाठ इत्यर्थः सम्पन्न इति निनवत्यादिभवत्प्रश्नोत्तरस्य सिद्धे-रिति सर्वं भव्यम् । यत्पुनर्विप्रयोगस्यैव फलत्वम्, न संयोगस्य, संयोगस्तु तिडहतावत् किञ्चित् कार्छं मध्ये मध्ये जायमानो भक्तानां देहस्थित्यर्थमुपयुक्तो भवति । भगवद्विषयक-वित्रयोगस्यातिदुःसहत्वात् । अत एव भगवतो मथुरातः परावृत्त्यानागमनम्, संयोगस्यैव फुटले मथुरातः परावृत्त्यागमनमेव स्थात् । नन्वत्र किं प्रमाणमिति चेत् । भवतीनां वियोग' इति पद्मव्याख्यानसुबोधिन्यामथदेहमावेनात्मा गौण इति देहेन सह वियोग आविर्भूतस्योच्येत । तद्पि न घटते । समवायिकारणत्वेन तेषु वर्तत इति । अन्यथा देहा निःखभावाः स्युः । आविर्भूतेन वियोगस्तु हितकारी । अन्यथा खरूपनाश एव स्यात् । यथाप्रिकाष्ट्रयोः । पूर्वसम्बन्धेनैवैता अर्धदग्धाः, पुनः सम्बन्धेन सर्वदाह एव स्यात् । मुखानुभवस्तु स्वान्तः स्थितास्यभिन्यक्तिवत् स्वान्तः स्थितभगवदभिन्यक्तया । सर्वथाभि-

व्यक्तौ काष्ठांशो ज्वलिष्यतीति न सम्बध्यते, यतो भगवान् प्रलयकर्तत्यादिप्रघटकपर्या-लोचने काष्ठान्तःस्थिताग्नेरमिव्यक्तिर्यथा वाह्योपाधिसम्बन्धामावे किञ्चित्कालिकी, एवं स्वान्तः-स्थितभगवदभिन्यक्तिरपि तिङ्खतावद्भगवत्संयोगाद्विप्रयोगस्यैव सार्वकालिकत्वाद्विप्रयोगस्यैव फलत्वं न संयोगस्येति श्रीमदाचार्यचरणोक्तरेव प्रमाणत्वात्, आविर्भूतेन वियोगस्त्वित्या-देरयमर्थः । यद्याविर्भूतस्वरूपेण संयोगः स्यात् तदा मथुरात आगमनज्ञानेऽस्मान् विहाय गत इति निश्चयजनितमहादुःखेन देहपातः स्थात्, तदेवोक्तमन्यथेत्यादिना सदृष्टान्त-मतोयं वियोगो हितकारीति भावः । पूर्वसम्बन्धेनेत्यादेरयमर्थः । राससामयिकवियोगोत्तर-सञ्जातसम्बन्धेनैवैताः स्वत्यागजनितमहादुःखेन स्मरणपथगतेनार्धदग्धाः, अतःपरमिदानी-न्तनसम्बन्धे मथुराविषयकगमनज्ञानेन कोटिगुणे दुःखे जाते सर्वदाहः स्यादिति ज्ञेयाप्रे स्पष्टोर्थ इति वदन्ति । तत्रापि वदामः । भगवद्रपरसो ह्यग्निरूपः । तत्र यथाग्निस्तापजनकः शीतलताजनकश्चेति द्विविधः । तत्रान्नादिपरिपाकजनकोप्निस्तु तापजनकः रूपोमिस्तु शीतलताजनकः । तत्र यावत्पर्यन्तं देहादिषु तापस्तावत्पर्यन्तं हिमरूपोमिः खसम्बन्धेन देहादिस्थितिकारकः । सर्वथा खसम्बन्धेन देहादिनिष्ठतापनिवृत्तौ शीतलता-गुणेन देहादिनाशकरश्च । एवं रसरूपो भगवद्रपोश्चिरपि विष्ठयोगसंयोगरूपेण द्विघः । तत्र वित्रयोगात्मको रसरूपो वन्हिस्तापकारकः, संयोगरूपो विद्वस्तु शीतलताकारकः।तत्र यावलर्यन्तं देहे विष्रयोगजनितस्तापसम्बन्धस्तावल्पर्यन्तं तापनिवर्तकस्वशीतलतागुणेन देह-जीवात्मनोः स्थितिकारकः । स्वसम्बन्धेन सर्वथा तापनिवृत्तौ संयोगरूपो विह्नस्तु जीव-लयसम्पादकस्वभावत्वात् स्वसम्बन्धेन सर्वथा जीवस्य लये सम्पन्ने स्थितोपि भक्तिमार्गीय-जीवात्मा रसानुभवाभावान्नष्ट एव भवतीति तन्नाशकारकः । अस्मिन् पक्षे श्रीमदाचार्योक्त-सर्वदाह एव सादित्यत्रत्यदाहपदेन सिरूपनाश एव स्यादित्यत्राप्याचार्योक्तनाश-पदेनापि लय एव ज्ञेयः । जीवस्याविकृतत्वान्नित्यत्वात् काष्ठादिदाहवदाहस्य देहादिनाश-वन्नाशस्य वाऽसम्भवात् । एवं च सित यदि भगवानेताभिः सह संयुज्येत तदा पूर्वानुभूता-नन्दात् कोटिगुणानन्दप्रादुर्भावे सर्वथा तापनिवृत्तौ मक्तात्मनां लय एव भवेद्, एवं च रस-मार्गीयफलाभावः सम्पद्येतेत्याविर्भूतेन वियोगस्तु हितकारीत्युक्तं श्रीमदाचार्यचरणैः। न च लयसम्भावनायामेव पुनरिप वित्रयोगाविभीवे पूर्वोक्तफलसम्भव इति वाच्यम् । यदि पुनरिष बहिराविर्भूतस्वरूपवित्रयोगाविर्भावावश्यकत्वम् , तदैतेनैव वित्रयोगेण चारितार्थ्यात् पिष्टपेषणन्यायप्रसक्तेः । न च सुखानुभवार्थं बहिराविर्भूतस्वरूपेण संयोगो देय एवेति वाच्यम् । अन्तःस्थिताम्यभिव्यक्तिवदन्तःस्थितभगवदभिव्यक्तया सुखानुभवसिद्धिरिति श्रीमदाचार्येरेवोक्तत्वाद्बहिराविर्भृतस्बरूपसंयोगस्य निःप्रयोजनकत्वादिति दिक् । यद्वा । बहिराविर्भृतस्वरूपेण वियोगस्तु हितकारीत्यस्यायमर्थः । प्रपञ्चप्रादुर्भूतमथुरागतभगव-त्सम्बन्धे महासुखानुभवे जाते पुनरिप रसरूपभगवत्स्वभावाद्विप्रयोगे जाते यथा यथा

संयोगानन्दाधिक्यम्, तथा तथा विष्रयोगे तापाधिक्यम्, यथा यथा विष्रयोगे तु दुःखाधिक्यम्, तथा तथा संयोगे आनन्दाधिक्यम्, इत्यनुभवान्मश्रुरागतस्वरूपेण वित्र-योगे पूर्वतापादिप कोटिगुणे तापे जाते देहनाश एव स्यात्, एतत्तापस्य प्रलयामितापादिप प्रबल्तात् । यथा बाह्यायिकाष्टसम्बन्धे काष्टनाशः । अस्मिन् पक्षे पूर्वसम्बन्धेनैवैता अर्धदुग्धाः, पुनः सम्बन्धे सर्वदाह एव स्यादित्यत्रत्यपूर्वसम्बन्धेनेत्यस्य पूर्ववित्रयोगसम्बन्धे-नेति पुनः सम्बन्धे इत्यस्य च पुनर्विप्रयोगसम्बन्धे इति चार्थों बोध्यः । तस्माद्धहिरा-विर्भृतस्वरूपेण भगवान्न सम्बध्यते । सुखानुभवस्त्वन्तरनुसन्धानेन्तःश्चिताझ्यभिव्यक्ति-वदन्तः स्थितभगवत्स्वरूपाविभीवेनान्तर्वहिरनुसन्धाने भगवत्सङ्गमाकाङ्कायामप्यन्तः स्थितस्य बाह्यप्राकट्यादेव बहिरपि भविष्यत्येवेति बहिराविर्भूतस्वरूपेण वियोगो हितकारीत्युक्तं श्रीमदाचार्यैः । न चान्तः स्थस्वरूपप्राकट्येन तत्सम्बन्धजनितसुखातिशयोत्तरसञ्जातिवप्र-योगादपि देहनाशप्रसक्तिर्भवित्र्येवेति वाच्यम् । बाह्यतृणतूलरूपोपाधिसम्बन्धाभावे मथनाविर्भूतकाष्ठान्तःस्थवह्निर्न काष्ठदहनसमर्थः, तथात्र बाह्योपाधिरूपसर्वमुक्तिदानसम्ब-न्धाभावे वहिराविर्भूतस्वरूपमप्यप्रित्वान्न देहनाशकरम्, किन्तु प्रपञ्चातीततापक्रेशनाश-रूपरसधर्मपुरस्कारेणैव प्रकटमिति तदेव करोतीति भवदुत्तयप्रसक्तेः । यद्वा । आविर्भूतेन वियोगस्तु हितकारीत्यादेरयमभिप्रायः । प्रपत्राविर्भृतस्वरूपं हि सर्वमुक्तिदानाय प्रकटम्, तत्र सर्वमध्ये गोपिकानामपि सत्त्वादेतासामपि लयरूपमुक्तिमेव प्रतिक्षणं ददाति भगवान्, परं तस्मात् पृथक्कृत्य भजनानन्दमनुभावयति । 'ये यथा मा'मिति प्रतिज्ञातः । अत्रो-पष्टम्भकरूपा 'यत एतद्विमुच्यत' इतिफलप्रकरणीयपञ्चाध्यायीपद्यव्याख्यानसुबोधिनी द्रष्टव्या । एवच्च तस्मात् पृथक्करणक्लेशः प्रतिक्षणं प्रभोभवतीति प्रक्षालनाद्धि पङ्कस्थेति न्यायाद्वहिः प्रपञ्चाविर्भूतस्वरूपेण भगवान् न सम्बध्यते, तेन गोपिकानां लयनिवृत्तेर्हितं भवतीति प्रपञ्चाविभूतस्वरूपेण वियोगो हितकारीत्याचार्यैरुक्तम् । बाह्याननुसन्धानेनु-सन्धाने वा भावभरेणान्तर्बहिःप्रकटरसरूपस्वसंयोगं तु करोत्येव प्रभुः । तासामभिलिषत त्वाद्रसमार्गीयपरमफलरूपत्वाच । तस्मान्न वित्रयोगस्य परमफलत्वम्, किन्तु संयोगस्यैव । संयोगसाधनत्वात् पूर्वानुरागजनितविप्रयोगस्य संयोगपोषकत्वात् संयोगानन्तराविर्भृतस्य वित्रयोगस्य च परमफलत्वमुच्यते । अन्यथा भगवत्सयोगोस्माकं भवत्वितीच्छोदय-वद्रजभक्तानां भगवद्विप्रयोगोस्माकं भवत्वितीच्छोदयोपि श्रीभागवते श्रुतः इदानीन्तनानां भगवद्विप्रयोगेच्छोदयस्तु भगवत्संयोगसाधकत्वपोषकत्वज्ञानादेव भवतीति न काप्यनुपपत्तिः । यद्यपि भगवतो रसरूपत्वात् संयोगवित्रयोगात्मकत्वाद्रसरूपभगवत्प्राप्तौ वित्रयोगोप्याम्रादिफले त्वग्बीजादिवदन्तर्गतोभवति तथापि त्वग्बीजादिप्रास्या यथाम्रफलं-रसाकाङ्का भवत्येव, तद्रसप्राप्त्या तु त्वग्बीजाद्याकाङ्का न भवति, तथा विष्रयोगप्राप्त्या संयोगाकाङ्का भवत्येव, संयोगप्रास्या तु विष्रयोगाकाङ्का तु न भवतीति संयोगस्येव परम- फललं वक्तुं शक्यते । ज्ञाते सति खवृत्तितयेष्यमाणसीव फलत्वात् । न त्विदं विप्रयोग इति न वित्रयोगस्य फलत्वम् । अत एव फलप्रकरणीयप्रथमाध्यायसुबोधिनीप्रारम्भस्थाया-'मतो हि भगवान् कृष्णः स्त्रीषु रेमे ह्यहर्निशम् । वाह्याभ्यन्तरभेदेन ह्यान्तरं तु महाफल'-मितिकारिकायां रमणपदवाच्यवाद्याभ्यन्तरसंयोगस्यैव फलत्वं महाफलत्वं च क्रमेणैवोक्तम् । एवमेव 'स्नानन्दस्थापनार्थाय ठीठा भगवता कृता। स वाह्यो जनितः पुष्टो यथान्तर्निविशे-त्युनः । तदर्थं भगवांस्तास ठीलया सहितोविश'दित्येतद्वितीयाध्यायस्रवोधिनीप्रारम्भ-कारिकायां विश्रयोगस्य संयोगपोषकत्वमेव, फलत्वं तु संयोगस्येव श्रीमदाचार्यवर्ये रुक्तम्। अत एव 'मिय ताः प्रेयसां प्रेष्ठ' इति अमरगीतपद्यव्याख्यानसुचोधिन्यामि फलसाधकत्वाद्भ-क्तिमार्गे विरह एव पुरुषार्थ इति किमिति निराकियते तत्राहेत्याभासे विप्रयोगस्य फलसाध-कत्वमेवोक्तं श्रीमदाचार्यचरणैर्न तु फठत्वमिति भवत्सिद्धान्तिता विष्रयोगस्येव परमफठ-रूपता कथं सङ्गच्छेततराम् । अतःपरं विप्रयोगान्तर्गतभगवत्स्वरूपप्राकट्यं तिडिह्नतावत् किञ्चित्कालिकमेव भवति, अन्यथा देहनाशः स्यादिति यदुक्तम् , तदपि न विचारक्षमम् । ताभिः किञ्चित्कालिकसंयोगस्यानाकाङ्क्षितत्वात् , बहुकालिकसंयोगस्यैव तदाकाङ्काविषय-त्वात् । इदं तु दशमस्कन्धीयषद्रत्रिंशाध्याये 'अहो विधातस्तव न कचिदया संयोज्य मैच्या प्रणयेन देहिनः । तांश्चाकृतार्थान् वियुनङ्खचपार्थकं विचेष्टितं तेर्भकचेष्टितं यथे'-त्यारम्य श्लोकचतुष्ट्ये 'निवारयामः समुपेत्य माधवं किन्नो करिष्यन्क्लवृद्धबान्धवाः। मुकुन्दसङ्गान्निमिषार्धदुस्त्यजाद्देवेन विध्वंसितदीनचेतसाम् , यस्यानुरागललितस्मितवल्गु-मञ्चलीलावलोकपरिरम्भणरासगोष्टचाम् । नीताः स्म नः क्षणमिव क्षणदा विना तं गोप्यः कयं न्वतितरेम तमो दुरन्त'मितिश्लोकद्वये च प्रकटमेव । एवमपि सति यदि किञ्चित्का-िकमेव संयोगं दद्यात् तदा 'ये यथा मा'मिति भगवत्प्रतिज्ञाहानिः स्यात् । तिङ्कताव-देतासां संयोगो भवतीत्यादिप्रकारस्य श्रीमदाचार्येस्तत्तनुजरतेश्य कण्ठरवेण कुत्राप्यनुक्त-त्वाच । तस्मादन्तर्वहिर्दिवा रात्रौ चातृप्तिसंयोगरूपेण प्रकटः, पुनस्तत्संयोगपोषार्थं विप्र-योगरूपेण च प्रकटः, पुनः पूर्वप्रकारसंयोगरूपेण पुनर्विप्रयोगरूपेणेति परम्परया गोपि-काभिः सह ऋीर्डित भगवानिति कृतं विस्तरेण । ननु तथापि नान्तर्ग्रहगतानामेवंविध-सम्पूर्णरसरूपभगवत्प्राप्तिरेतासां मुक्तयनन्तरमेवैतादृशरसलीलाप्राकट्यादिति तत्प्राप्तफलस्य मध्यमफलत्वमस्माभिरुच्यत इति चेत्, अत्रोच्यते । सगुणशरीरत्यागोत्तरतत्क्षणप्राप्त-गुणातीतदेहेन भगवन्निकटगतानामन्तर्ग्रहगतानामपि 'ताभिः इत्यादिलीलासौभगजन्यमदमानलीलाप्राप्त्युत्तरसामयिकान्तर्धानलीलामारभ्य कृतवामकपोले'त्याद्युक्तयुगलगीतलीलान्तसर्वलीलानामपि प्राप्तिरेतासामिति श्रीमदाचार्य-तत्ततुजरत्नानां हि सिद्धान्तः । अत एव 'ता दृष्ट्वान्तिकमायाता ' इतिफलप्रकरणीय-पषव्याख्यानसुनोधिन्यां 'यास्तु समाहृताः समागतास्ता न निवार्यन्ते, याः पुनः सगुणा

अन्यसम्बन्धिन्यस्ताः शब्दश्रवणात् समागता इति शब्देन निवारणीयाः, अन्यशेषतया भजनमयुक्तमिति। करिष्यमाणठीठा तु सर्वभावप्रपत्तिसाध्या, अतो निवारणार्थं यत्नमाहे'ति श्रीमदाचार्यें व्याल्यातम् । विवृतं चैतत् तत्तनुजरतेः स्वकृतिटप्पण्यां 'यदन्तर्गृहगता अनाकारिता एव नादं श्रुत्वोद्यक्ता इति प्रतिबन्धोभूदिति शङ्कानिरासायाहुः याः पूर्वोन्कास्ता अप्याहूताः, तत्रोपपत्तिमाहुः समागता इति । अन्यथा तथा न स्यादिति भावः । गेहस्य देहसम्बन्धित्वात् तस्य च नष्टत्वे नैतासां गृहाभावात् तत्र गमनं वाधितमिति न निवार्यन्ते ' इति । एवं चान्तर्गृहगता न निवार्यन्त इति स्फुटमेव प्रतीयते, तत्र तित्रवारणं च भगविज्ञकटप्राप्तौ सति सम्भवति । भवदिभमतिसद्धान्ते त्वेतासामिदानीं ठय इति तिज्ञवारणप्राप्तेरभावाच्छ्रीमदाचार्योक्तिस्तत्तनुजरत्नोक्तिश्चासमञ्जसा स्यात् । तस्मादन्तर्गृहगतानां गुणातीतदेहप्रात्या भगविज्ञकटगमनं सिद्धम्, तदा तिज्ञवारण-प्रसञ्जनं च सिद्धम् । एवं च तदुत्तरसामयिकी सर्वापि ठीठैतासु सिद्धेति न मध्यमफठ-त्वमेतत्फठस्य, किन्तूत्तमफठत्वमेवेति व्यर्थ एवैतासां मध्यमफठप्राप्तिरिति सिद्धान्ता-भिमानः केषाि विदिति सर्वमवदातम् ।

श्रीवल्लभतत्सुतवरविष्ठलनाथाङ्किरेणुलवबलतः । जयगोपालः कृतवान् सविवृतिसेवाफलव्याख्याम् ॥ १ ॥ भूष्ट्येञ्जलिं नतु निधाय निधाय भूयो भूयः कृपालुषु महत्सु निवेदयामि । यत्किञ्चदत्र लिखितं मयका भवद्भिः ततु पुष्टिमार्गपथिकैः परिशोधनीयम् ॥ २ ॥

इतिश्रीवल्लभाचार्यचरणकमलैकतानमानसश्रीमन्महाप्रसुश्रीविष्ठलेश्वर-कृपाकटाक्षोद्धुद्धबुद्धिना सुबुद्धिना मठपतिजयगोपालेन विरचिता सविवृतिसेवाफलटिप्पणी समाप्ता॥ ॥ श्रीकृष्णार्पणमस्तु॥

१ इदं पद्यं जयगोपालकृतबिहर्मुखमुखम्बंसान्तेऽपि विद्यते । आरम्भस्यं 'बिंहबर्हलसित्रित'पयं तत्कृत-तैतिरीयभाष्यस्थम् । इदं पद्यद्वयं तत उद्धृत्यास्यां टीकायां प्रन्थकृता पक्षानिवेशितमिति प्रतिभाति ।

# सेवाफलम्।

## मठेशश्रीलक्ष्मणभट्टविरचितसेवाफलविवृतिविवरणसमेतम्।

विचार्य श्रीमदाचार्यशोक्तं सेवाफलाभिधम् । ग्रन्थं तद्विवृतिं चापि विवृणोमि यथामति ॥ १ ॥ साङ्घायोगावभेदार्थौं भक्तिभेदकरी हरी । स्नेहासक्तिव्यसनिनी तसिद्ध्ये स्वाङ्गवित्तजा ॥ २ ॥ व्यसनं मानसी सेवा माहात्म्यज्ञानभक्तितः ॥ ३ ॥

अथातः श्रीवछभाचार्याः स्वसिद्धान्तमुक्तावल्यां 'कृष्णसेवा सदा कार्ये'त्यादिना ब्रह्मवादसिद्धान्ततः सत्ये जगित कृष्णस्य सेवाभिक्तं निरूप्य तिसद्धौ मुख्यं फलं सपिरकरं निरूपियतुकामाः सेवाफलनिर्णयग्रन्थं सविवरणमाहुः ।

यादशी सेवना प्रोक्ता तित्सद्धौ फलसुच्यते।

सेवना च प्रागुक्ता त्रिविधा, अत्यन्तरङ्गा अन्तरङ्गा बहिरङ्गा चेति प्रशब्देन सूच्यते, या नित्यश्रीस्वामिन्यन्तरङ्गस्य स्वस्वामिनः पुरुषोत्तमस्य 'प्रतिकृतिरूपस्य' काश्मीर-चन्दनसुगन्धतैलाभ्यङ्गस्वापनपूर्वकशृङ्गारादिज्ञानिक्रयारूपा साक्षादङ्गेषु मृदु संस्पृश्य लोकवत् सस्नेहं कियमाणा सेषा प्रथमा । मन्दिरपात्रसम्मार्जनोपलेपनचित्रकरणपूर्वक-सिंहासनादिशय्यास्तरणकीडनोपस्करणपीठखण्डाक्षिमृङ्गारादियोजनान्नादिपयःपाकसामग्री-साधनज्ञानिक्रयारूपा परिचर्या द्वितीया । पुष्पगन्धताम्बूलफलकन्दमूलशाकामान्नरस्तसंशोधनधनवसनभूषणसम्पादनज्ञानिक्रयारूपा परिचर्या बहिरङ्गा तृतीयेति यादशपदस्यार्थः। सेव स्वतनुवित्तजेति तत्रोक्ता । तित्सद्भी 'तत्र प्रेमासिक्तव्यसनात्मना परिणतायां मानस्यां सत्यां' सेवकस्य यादक् फलं तदुच्यते । यद्यपि तत्र 'ततः संसारदुःखस्य निवृत्तिर्ज्ञद्यन्वोधन'मिति फलमुक्तं तथापि तदवान्तरमेवेति मुख्यं फलमुच्यत इत्यर्थः ।

तदपि त्रिविधमिति सविवरणं निरूपयितुमाहुः ।

अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः ॥ १॥

फलं वा ह्यधिकारो वा न कालोत्र नियामकः।

विवरणमत्र सेवायां फलत्रयमलीकिकसामध्ये सायुज्यं सेवोप-योगिदेहो वा वैकुण्ठादिष्विति। अलौकिकसामध्ये प्रथमायाः फलम्।

सायुज्यं द्वितीयायाः । सेवोपयोगिदेहो वा वैकुण्ठादिषु 'अधिकृतः' तृती-यायाः । तत्रास्टीकिकस्य भगवत इवालैकिकमेव ज्ञानिकयाभ्यां सामर्थ्यं जगद्भा-पारवर्ज यत् तत्तथा । स्वेच्छया देहेन्द्रियप्राणान्तःकरणैरेव सदा सेवापरैः सहितस्यात्मनो जीवनशक्तत्वं 'श्रुति 'कुमारिकाणामिव, तत्परित्यजने च स्वेच्छयाशक्तत्वमित्यैहिकमन्त-र्युहगतानामिव । तान्कादाचित्कीस्वेच्छया' मुत्र ' भगवहोकगमनशक्तत्वमित्यामुष्मिकं अवादेरिव तत्तथा । 'मृत्योः कृत्वैव मूध्न्यिङ्गिमारुरोह हरेः पद'मितिवाक्यात् स्पर्शमणि-न्यायेन तेषामप्राकृतत्वेन त्यागासम्भवात् भगवदानन्दानुभवसामर्थ्यं यत् तस्याठौकिकस्य दानेनाचो मनोरथः उत्पन्नः प्रमाणाननुरोधी प्रमेयैकसाध्यो मनोरथः स्नामिलिषत-रूपो 'मनोरथान्तं श्रुतयो यथा ययु'रितिवाक्यात् तद्भजनानन्दानुभवश्च सिध्येत् । एतेन कालकर्मप्रकृत्यनधीनत्वं द्योतितम् । द्वितीयायाः फलं सायुज्यम्, तदिष द्विविधम्, क्दुढार्थकं यौगिकार्थकं च । तत्राद्यं ज्ञानमिश्रितानामेकत्वरूपम्, अभेदरूपं भेदात्यन्ता-भावरूपमात्मनैक्यमित्यर्थः । 'ग्रुद्ध' भक्तानामपरम् , सह युनक्तीति सयुक् , सयुजो भावः सायुज्यम्, तद्भक्तानां भेदतस्तद्दत्तसखित्वतस्तदानन्दानुभवात्, पूर्वत्र देहेन्द्रियप्राणान्तः-करणानि विहायेह खात्मनैव केवलेन तदानन्दानुभवः, अपरत्र सहैव तैः स इति सार्थक-तैषामन्यत्र नेति तारतम्यम् । तच स्पष्टमेव पार्षदानामसुरावेशिनां ज्ञानयोगिनां चोक्तम् । तृतीयायाः फलं संवोपयोगिदेहो वा वैक्रण्ठादिषु । अप्राकृतभूतभौतिक-तृणलतौषधिवृक्षपशुपक्ष्यादिदेहः अधिकारात्मा, तत्र सेवोपयोगी बोध्यः । पूर्वत्रापरोक्ष-मेवात्र च परोक्षमिति भेदः । वैकुण्ठे मुख्येऽमुख्ये च । आदिपदेन स्वर्गादिषु विष्णोः स्थानेष्वपि तथेति निरूपितम् । वेति चार्थे ज्ञेयः । अत्र फलत्रयेपि न कालो निया-मकः । काल इत्युपलक्षणम्, कर्मप्रकृत्योरिप न नियामकतेत्यर्थः । अत एव श्रीमागवते द्वितीये 'न यत्र सत्त्वं न रजस्तमश्च न वै विकारो न महान् प्रधानं,' तृतीये 'न किंह-चित्मत्पराः शान्तरूपे' इति, कपिलेनोक्तं च 'नक्ष्यन्ति नो निर्मिषो लेढि हेति'रित्यादि १॥

तत्र सेवायां प्रतिबन्धकामावः कारणमिति प्रासङ्गिकं प्रतिबन्धमपि त्याज्यत्वेन

उद्देगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा स्यात्तु वाधकम् ॥ २॥

अत्र वाधकमित्येकवचनेन मिलितानामेव वाधकतेत्याशक्क्य विवृण्वन्ति, सेवायां प्रतिबन्धकत्रयमिति । अत्रोद्धेगः साधारणः स त्याज्य एव । एवमुद्धेगं निरूप्य प्रतिबन्धस्मोगो निरूपयन्तोऽनुरोधरूपस्य प्रतिबन्धस्मानिवार्यत्वेन पाठकममनपेक्ष्यार्थ- क्रमतो भोगं विवृण्वन्ति भोगो द्विविध इति । लौकिकोऽलौकिकश्च । तत्र लौकिकस्त्याज्य एव, अलौकिकस्तु न, तस्य फलानां मुख्यमध्यमसाधारणानां प्रथमे प्रविश्वतीति प्रथमे फलेऽलौकिकसामर्थ्येन प्रभुखरूपानन्दानुभवभोगे प्रवेशात् ।

एवं भोगं निरूप्य प्रतिबन्धं निरूपयन्ति प्रतिबन्धोपीति । स च साधारणोऽ-साधारणश्च । साधारणः सेवासमये लौकिकवैदिककर्मानुरोधरूपस्त्याज्य एव, स्वाधीन-त्वात् । असाधारणो भगवत्कृतः, स सद्य एवेति भावः । ननु कथमेतेषां सिद्धानां त्याग इत्याशक्क्षाहुः त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तच्य इति । साधनमत्र तज्जनन-हेतुभूतं यत् तत्परित्याग इत्यर्थः । नन्वावश्यकस्य लोकवेदसिद्धतया अशक्यत्यागत्वात् कथं त्याग इत्याशक्क्ष्य तदुपायं विवृण्वन्ति तत्राचो बुद्ध्या त्याज्य इति । सेवाया अवसरे त्याज्यः, अनवसरे विधेय इति चातुर्येणेत्यर्थः ॥ २ ॥

एवं साधारणप्रतिबन्धं निरूप्य भगवत्कृतप्रतिबन्धं निरूपयन्ति ।

अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद्गतिन हि।

यथा वा तत्त्वनिर्घारो विवेकः साधनं मतम् ॥ ३॥

प्रभोरेव अकर्तव्यं खसेवाकारणमचिकीिष्तं चेत् तदा खस्य गतिर्न हीति निश्चयः। तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यं शोकाभावायेति । वक्ष्यन्ति चाग्ने तदान्यसेवापि व्यथिति भावः। नन्वासुरेष्वेवं न तु दैवे तथेत्याशङ्काहुः तदा आसुरोऽयमिति । एवंविधप्रतिबन्धरूपिठङ्गेन खस्यासुरत्वमनुमेयमितिभावः। तत्रासुरत्वमागन्तुकं वा साहजिकमिति निर्धारार्थं विवेकः, सांख्यज्ञानमिति केचित्। तेन शोकाभावमाः न तु मोक्षः॥ ३॥

पूर्वोक्तमेव निगमयन्ति ।

वाधकानां परित्यागो भोगेप्येकं तथा परम्। भोगयोरिष पूर्वसमतामाशङ्क्य वैरुक्षण्येनाहुः।

नि:प्रत्यूहं महान् भोगः प्रथमे विदाते सदा ॥ ४ ॥
प्रथमे अठौकिकसामर्थ्ये भोगो भजनानन्दानुभवरूपो महान् सदा सक्पतः साधनतः फठतहे, सर्थः । पाठान्तरे अल्पो भोगः सविष्ठः सप्रतिबन्धः ॥ ४ ॥
सविद्योल्पो घातकः स्यादिति ।

सविघोल्पो घातकः स्याद्धलादेतौ सदा मतौ । अत एवैताविति विवृतौ । भगवत्कृतप्रतिवन्धे अन्यफलचिन्तया शोकः कदाचित् तस्य स्यादिति तदभावार्थं चिन्ता न कार्येत्याशयेनाहुः ।

द्वितीये सर्वथा चिन्ता त्याज्या संसारिनश्चयात् ॥ ५ ॥ भगवत्कृतप्रतिबन्धे । तत्र हेतुः । खस्य संसारिनश्चयादिति । संसारोऽहंमम-तया जन्मकर्मप्रवाहमार्गस्वरूपः, तस्य निर्धारणादित्यर्थः ॥ ५ ॥

एवं प्रतिबन्धं विचार्य उद्वेगरूपप्रथमं प्रतिबन्धेन फलाभावे भगवतो दातृत्वाभावं हेतुत्वेन निरूपयन्ति । नन्वाचे दातृता नास्ति तृतीये वाधकं गृहम्।

अत्र आद्यफलाभाव इति विवृतम् । आद्येन वा प्रतिवन्धेन फलाभाव इत्यर्थः । निवति विरोधोक्तौ । आचे उद्देगरूपप्रतिबन्धे, भगवतः सर्वसमर्थसापि सेवाया अमानसीत्वेन अनाधिदैविकीत्वे तत्प्रयुक्तः प्रभोः फलदातृत्वाभाव इत्यर्थः । एतदेव विवृण्वन्ति तदा सेवा नाधिदैविकीत्यादि । तृतीये लैकिकभोगे गृहमेव बाधकम् । गृहमत्र पल्यादिकं विष्णुबहिर्मुखमेव त्याज्यम् । अत एवोक्तमाचार्यैर्निबन्धे 'गृहं सर्वात्मना त्याज्य'मित्यादि ।

एवं फलत्रयं प्रतिबन्धकत्रयं च प्रासङ्गिकं निरूप्य एतद्विचारमावश्यकत्वेन

वक्तुमुपसंहरन्ति ।

अवर्येयं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोभ्रमः॥६॥

(इयं दातृता हरेः यद्वा भक्तितः मदुक्तिर्वा) । सेवा पूर्वोक्ता तत्रयी वा विचिन्त्येत्यर्थः । एतदतिरिक्तं सर्वे मनोश्रमः । भक्तिमार्गे त्रिविधसेवाया एव पूर्वोक्तं फलत्रयं नान्यत्, प्रतिवन्धकं चोद्वेगादिकमेव न पापादिकं । 'खपादमूलं भजतः प्रिय-स्ये'ति भागवतवाक्यादिति भावः ॥ ६॥

ननु भगवदीयैर्नेयं भाव्येत्युच्यतां किन्त्वन्यैरेवेत्याशक्काहुः तदीयैरिप तदिलादि।

तदीयैरपि तत् कार्ये पृष्टौ नैव विलम्बयेत्।

कठौ देशादीनामसाधकत्वात् तथा । पुष्टौ स्थितः प्रभुस्तु नैव विलम्बयेत् । मध्यस्थैरेवेह तथेति भावः ।

एतदेव निमित्तमन्यत्राप्युपदिशन्ति ।

गुणक्षो भेषि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥

एतद्भावनेन मनसो भगवत्तत्त्वपरतायां गुणक्षोभोपि न भवितेति भावः। अत्र खसंमतिरेव मानमाहुः इति मे मितिरिति ॥ ७॥

नन्वत्र काचित् कुतर्ककल्पना उत्पद्येत तदा कथं विचारणीयेत्याशङ्कायामाहुः।

कुसृष्टिरत्र वा काचिदुत्पयेत स वै भ्रमः॥ ण।॥

स्पष्टार्थः ॥ ७॥ ॥

इति श्रीशाचार्यवर्यमतमार्गानुवर्तिना । सेवाफलं सविवृति विवृतं च यथामित ॥ १॥

इतिमठेशश्रीनाथभद्दात्मजगोपीनाथसुतलक्ष्मणभद्दविरचितं सेवाफलविवृतिविवरणं समाप्तम्॥

श्रीकृष्णाय नमः।

# सेवाफलम्।

## विवरणटिप्पणीसमेतम् ।

श्रीमदाचार्यचरणान् सेवारसफलप्रदान् । नमामि तद्रजोलेशलवस्पर्शसमीहया ॥ १ ॥ श्रीमदाचार्यचरणैस्त्रिधा सेवा फलत्रयम् । निर्णीतं तत्र मे बोधस्तथाहि कृपयोच्यते ॥ २ ॥

#### यादशी सेवना प्रोक्ता तत्सिद्धौ फलसुच्यते।

यादशी सेवनेसस विवरणे सेवायां फलत्रयमिति। अयं भावः। भक्तिमार्गे पृष्टिमर्यादाप्रवाहभेदेन जीवेषु भगवदङ्गीकारस्त्रिधा । तत्रापि पृष्टिमार्गफलार्थं यद्वरणं तत्पुष्टौ मर्यादायामेव, न तु प्रवाहमार्गेपीति विवरणे स्फुटीकरिष्यत इति । तेषां साधनरूपा सेवापि त्रिधा प्रोक्ता । अतस्तादशतत्प्रकारकसेवासिद्धौ फलमुच्यते । तिकिमिसाकाङ्गायामुक्तमलौकिकसामर्थ्यमिसादि । तत्र पृष्टिमार्गाङ्गीकृतस्य साधनदशायामाचार्योक्तप्रकारेण सेवाकरणे मानसीतित्सद्धौ फलं साक्षाद्भगवत्सम्बन्धरूपं भवेदिति । तस्येदमेव अलौकिकसामर्थ्य यदाधुनिकजीवस्य तादशपूर्णालौकिकैश्वर्यवीर्यादिगुणवता समं साम्येन रितः रसोद्धौधश्च भवतीति तथोक्तं विवरणे, न हि साधारणस्य तादशेन महता सममेतत् कर्तुं शक्यम्, रसाभासहेतुत्वात् ।

नतु पूर्वं मानससेवायाः सिद्धिः कयं तत्राहुः अलौकिकस्येति । अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः ॥ १॥

'मानसी सा परा मते'त्युक्तया सा सेवा स्वतत्रपुरुषार्थरूपेट्यलाै किकस्य प्रभो-दिने परमकाष्ठापन्नस्वरूपसम्बन्धामिलाषरूपभावदाने सः आद्यः पृष्टिफलरूपः सर्वो-त्कृष्टो मनोरथः सिध्येत् । मनोरथपदेन प्रेमासक्तिन्यसनसंकल्पादिरूपः सन् सिद्धिं प्राप्तोति, फलसम्मुखो भवतीत्यर्थः। अत एव मनोरथपदमुक्तम् । इयमेव मानसीतित्सिद्धिः। तदुक्तं 'चेतस्तत्प्रवणं सेवे'ति । यद्यपि मानससेवासिद्ध्ये तनुजा वित्तजा च द्वे अङ्गे, तथापि मुख्यमङ्गं दानम्, यतस्तत्करणेपि यदा दानं भवति, तदैव तादशी सा भवति, अन्यथा मर्यादामार्गीयभक्तानामपि निरन्तरं तत्करणे पुष्टिरूपायां तस्यां को विशेष इति

यदान्येतद्विवरणकृतां नाम न ज्ञायते तथापि जयगोपालभटकृतततुपन्यासादस्य प्राचीनत्वं निश्चीयते ।

तद्भावोदये नैव सा भवेदित्यर्थः । तेन तत्करणेपि दानेनैव तादशभावः सिध्येन्नान्ययेति ज्ञेयम्, परन्तु तत्कृतिस्तु सर्वदा कर्तव्या, अकरणे भावः क उद्भवेद्, विषयाभावाद, अत एवाङ्गभूते ते उक्ते ॥ १ ॥

ततः किमित्यत आहुः फलमिति। फलं वा ह्यधिकारो वा न कालोत्र नियामकः।

तादशप्रचुरभावे सति फलं खरूपसम्बन्धरूपम्, अधिकारः अलौकिकदेहवयो-गुणादिकं भवेत्, तत्राहुः न काल इति । अत्र कालः वयोवस्थादिसमयरूपः ज्ञापुक विषय , प्रवाहः व कार्य राज व कार्यः विषयस्थि। नियामको न, भगवदिच्छयैव सर्वं ठीलोपयोगि तदैव भवेत्, न कालापेक्षा । तादशं प्रति भगवतोपि विलम्बासहिष्णुत्वात् ।

एवं पुष्टिफलं निरूप्य मर्यादाफलं निरूपयन्ति । तथा हि, मर्यादामार्गाङ्गीकृतस्य माहात्म्यज्ञानपूर्वकसेवाकरणे भगवति माहात्म्यभावसहितस्रेहेन तदात्मतया सायुज्यं साक्षात्पुरुषोत्तमस्वरूपे भवेन्न त्वक्षरे । तत्र तदाठौकिकदानेच्छाऽभावात् स्वरूपसम्बन्धा-रमकं फलं न भवेदित्यर्थः । यदा पुनः भगवान् कदाचिद् दातुमिच्छति तदा स्वस्वरू-पात् पृथक्कृत्य तादशं प्रचुरभावदानं कृत्वा फलं प्रयच्छिति, यतोस्मिन्मागेंपि दातृत्वाभि-प्रायेणैव वरणकार्यत्वात् । एवं भक्तिहंसे स्फुटीकृतं श्रीमत्प्रभुचरणै भक्तिमार्गीयभक्तकृते-त्यारभ्य, अत्रापवर्गवर्मनी'त्यन्तम् ।

, प्रवाहभक्तिमार्गलक्षणकथनेन व्यापिवैकुण्ठस्य लोकत्वेनाक्षरात्मकत्वादश्वरमुक्तिरेव फले, न तु पुरुषोत्तमसायुज्यम् । अक्षरमुक्तौ तु आद्यफलदानेच्छाऽभावात्तदर्थं वरणमेव नास्तीति नाद्यफलसम्भावनेति मर्यादातो हीनत्वमुक्तम् । पुरुषोत्तमसायुज्ये तत्सम्भावना वर्तत इति प्रवाहभक्तिमार्गसेवाफलादुत्कृष्टत्वम् । यत एतत्फलदानेच्छया यद्भरणं तन्मार्ग-द्वये एव, न तु प्रवाहमार्गे, तदप्युक्तं भक्तिहंसे 'विवरणे चास्ति प्रकारद्वय'मिति ।

एवं सेवास्वरूपं साधनफलसहितं मार्गत्रयेपि निरूपितमिदानीं तादशसेवासिद्धौ

श्रतिबन्धकत्रयं निरूपयन्ति उद्धेगः प्रतिबन्धो वा भोगो वेति। उद्वेगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा स्यात्तु वाधकम् ॥ २॥

श्लोकविवरणे सेवायां प्रतिबन्धकत्रयमित्यादि । एतत्रितयनिवारणे त्रयाणां साधनपरित्याग इति विवरणे विवृतम् । तत्रोद्वेगसाधनं ठौकिकशोकदुःखादिकम् । तस्य भगवदिच्छाधीनत्वं ज्ञात्वा तत्त्यागेन तस्यापि त्यागो भवत्येवेति । 'चित्तोद्वेग'मित्य-क्तत्वादत्र न विशेषतो विवृतम्। तथा अपरः प्रतिबन्धः। स च द्विविधः। साधारणो भगवत्कृतश्च । साधारणो बुद्ध्या त्याज्यः। बुद्धिस्तु यस्मिन्कृते सेवा-प्रतिवन्धोऽभूचेत् स न कर्तव्य इति विचाररूपबुद्धा त्याज्यः । भगवत्कृतमग्रे विद्घ्यन्ति । छीकिकभोगस्तु विषयरूपत्वात् वाधक इति तत्साधनवस्तुमात्रत्यागादेव तत्त्याग इति तदेव त्याज्यमित्यर्थः । एवं तत्रयं त्याज्यमित्युक्तम् ॥ २ ॥

वाधकानां परित्यागो भोगेप्येकं तथापरम्।

एतत्रयाणां साधनपरित्यागेनैव बाधकानां परित्यागो भवतीति शेषः। नतु सेवायां वस्तुमात्रोपयोगात्तत्थागे कथं तन्निर्वाह इत्याशङ्कायामाहुः भोग इति । तत्रापि भोगे एकं ठौकिकं खजेदपरं नेति शेषः । यतस्तेषां खार्थमुपयोगे ठौकिकत्वम्, भग-दर्शमुपयोगे अलौकिकत्वम्, अतः स्वार्थं ते त्याज्याः, भगवदर्थमुपयोज्या इति भावः।

तदनन्तरमवाधकत्वमाहुः निःप्रत्यूहमिति ।

निःप्रत्यूहं महान् भोगः प्रथमे विदाते सदा ॥ ३॥

निःप्रत्यूहमिति प्रतिबन्धरहितं प्रत्युत साधकम् ॥ ३ ॥

एवं बाधकानां परित्यागे निर्विघसेवासम्भवे तस्यैव भोगस्य प्रतिवन्धत्यागे च हेतुं निरूप्य भगवत्कृतप्रतिवन्धे हेतुं निरूपयन्ति अकर्तव्यं भगवत इति ।

अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद् गतिर्न हि। यथा वा तत्त्वनिर्घारो विवेकः साधनं मतम् ॥ ४॥

अस विवरणे भगवत्कृतश्चेत्यादि विवेक इत्यन्तम् । अस्यायमर्थः । यदि भगवतः तत्फलदानं न कर्तव्यं भवेत् तदा ताद्दशसेवायां सर्वथा सर्वप्रकारेणापि गति-नभवति । तत्र यथा तथा प्रतिबन्धकमेव भवेत्, न तु निर्वाहः । ननु स्वमार्गीयसेवायां तस्य भगवान् प्रतिबन्धं करोतु, परन्तु अन्यमार्गीयसेवायां न करिष्यतीति चेत्, तत्रोक्तं विवरणे तदा अन्यसेवापि कृता व्यर्थेति । प्रवाहादिमार्गेषु कृतापि व्यर्था । यतः सकलमार्गेषु फलदाता भगवानेव । तस्य त्वकर्तव्यमेवेतीति तथा । यदा यत्ने कृतेपि प्रतिबन्धकं भवेत् तदा यथा तत्त्वनिर्धारो भवेत् तथा कर्तव्यम् । तत्त्व-निर्धारः कथमित्याकाङ्कायां विवरणे विवृतम् । आसुरोयं जीव इति । एवं तस्य विवेकेन ज्ञानिश्चितिरूपमेव साधनं मतम्, यतः पूर्वमासुर एव जीवः । यथासुरदेह-युक्तम्लेच्छादिषु कस्यचिद्देवजीवत्वात् भगवत्परता दृश्यते, तथासुरजीवस्यापि कदाचिद्देव-वशाद्भगवद्भक्तसङ्गेन सेवायां प्रवृत्तिर्भवति, परन्तु आसुरे भगवतो दातृत्वाभावात्त्र प्रतिबन्धकमेव जायते । यतस्तेषामन्यदेव फलम् । तदे वासुरी योनिमापन्ना' इत्यादिनो-क्तम् । तथापि भगवद्भक्तसङ्गानुभावात् ज्ञानमार्गेपि स्थितिरुक्ता ॥ ४ ॥

तत्रापि चेत् स्थितिर्न भवेत्तदा तत्पूर्वोक्तफलविषयिणी चिन्तापि सर्वथा त्याज्ये-

लाहः द्वितीय इति।

द्वितीये सर्वथा चिन्ता लाज्या संसारिनश्चयात्॥ ५॥

विवरणे ज्ञानस्थित्यभावे चिन्ताऽभावार्थे द्वितीय इति । तत्र हेतुः । संसारिनश्चयादिति । ख्रस प्रांक्तसंसाररूपस फलसेव निश्चयात् सा न कार्या, पुनस्तदाशोच्छेद एवेति सर्वथेत्युक्तम् ॥ ५ ॥

१ सिविद्रोतिश्लोकार्थो विवरणकृद्भिर्विस्मृतः, अथवा विवरणभागस्त्रुटित इति प्रतिभाति ।

ननु यथा द्वितीयप्रतिबन्धे पूर्वोक्तप्रकारेण आसुरजीवस्य सर्वथा फलविषयिणी चिन्ता त्याच्या, तथा साधारणप्रतिबन्धेपि सा त्याच्या, अन्यथा सा कथं भवेदित्यासङ्का-निरासायाहुः न त्वाचा इति ।

न त्वाचे दातृता नास्ति तृतीये वाधकं गृहम्।

अाचे साधारणप्रतिबन्धं दातृता भगवतो नास्तीति न किन्तु वर्तते, परन्तु फलस्य कियजन्मानन्तरभावित्वात् तद् भवति । तदिष प्रतिबन्धकं साधारणं निवारियतुं शक्यम् । तेन भगवत्कृत एव तिस्मिन् दातृत्वाभावो, न साधारण इति ज्ञेयम् । अतो यस्य आद्यफलदानार्थं मर्यादयाङ्गीकारः तस्य तथैव सेवाकरणे साधारणप्रतिबन्धश्चेद् भवेत् , तदा तन्निवारणेन सेवानिर्वाहात् पूर्वं सायुज्यफलं तदनन्तरं तत्फलं भविष्यतीति सा चिन्ता न त्याज्येति भावः । यस्य पृष्टौ अङ्गीकारस्तस्य तन्निवारणेन ताद्दशतिसद्धौ तत्फलं भवेदिति सा तथेत्यर्थः । एवं सित प्रवाहमार्गसेवायामि सेवायाः साधनद्दयमानत्वात् साधारणप्रतिबन्धं दातृत्वं भविष्यतीति शङ्गानिरासाय आद्यफलाभाव इति विद्यतम्। आद्यफलस्याभावो यत्रैतादशे प्रवाहमार्गे तदर्थमङ्गीकार एव नास्तीति नाद्यफलसम्भावना-पीति न दातृत्वम् । सा सेवापि नाधिदैविकी, तत्र पूज्यस्वरूपेपि नाधिदैविकत्वम् , किन्तु विभूतिरूपत्विमिति महद्दैलक्षण्यात् कुतः साम्यमिति ज्ञेयम् ।

एवं साधारणप्रतिबन्धस्य व्यवस्थामुक्त्वा प्रथमवृत्तो सर्वथा ठौकिकभोगलागा-सम्भवात्, तत्रापि भगवतो दानृत्वाभावमाशङ्का तिन्नवारणाय तद्भवस्थामाहुः, तृतीय इति । तृतीये ठौकिकभोगेपि दानृता नेति न, यत एतन्मार्गे द्वये तादश एवाङ्गीकारः, किन्तु तत्र मूलभूतं साधनं यदृहं तद्बाधकमिति तत् त्याज्यमिति शेषः । तत्त्यागे सर्वथा भोगाभावात् प्रतिबन्धकाभावेन तादशभगवद्भक्तसङ्गेन सेवानिर्वाहात् तत्फलमपि भवेदिति

भावः । एतदेव विवरणे विवृतं भोगाभावस्तदैवेति ।

अत्र कश्चित्पूर्वपक्षी शङ्कते । तथा हि । खमार्गीयपरित्यागस्तु प्रेमासक्तिव्यसनात्मक-भक्तौ सत्यां कर्तव्यो, न तु साधनभक्तौ । तदुक्तं सन्न्यासनिर्णये 'सन्न्यासवरणं भक्तौ' 'अतोत्र साधने भक्तौ नैव त्यागः सुखावह' इति च । तत्र करणे विपरीतफलमपि भवेदि-त्यपि । प्रकृते तु तत्पूर्वमेव भोगाभावार्थं सेवानिर्वाहार्थं च त्याग उच्यत इति कथमेक-

वाक्यतायां विरोध इव प्रतिभाति ?

तत्रोच्यते। त्रथमं स्वमार्गीयभक्तिसिद्धौ मुख्यं कारणं सेवा। सा सेवा 'गृहे स्थित्वा अव्यावृत्त्या गृहच्यावृत्त्यभावे न, त्रत्युत पुत्रकलत्रादीनां भगवदर्थमुपयोगेन स्वधर्मतः करणे सिध्येत्, तचेदनुकूलं भवेत्, नो चेत् भजनप्रतिबन्धकत्वेन सर्वात्मना तस्य त्याग एवोचितः। अन्यथा तत्सङ्गेन पुत्रकलत्राद्यपभोगे स्वस्य भजनासम्भवे शरणगितभेज्येत, तदा सेवाऽभावे प्रेमासिक्तव्यसनात्मिका भक्तिरिप न भवेत्, तदभावे तन्मार्गीयपरि-त्यागोपि न, तदभावे फलाभाव एव च स्यादिति मार्ग एवोच्छियेत इति। तद्भोगाभाष्ट

सिद्धर्थं तथा तत्सेवासिद्धर्थं च कथनम्, तदनुकूलतद्रहणाभिप्रायेणैवेति, न तत्राश्रम-स्वीकारः, सेवाभावानुपपत्तेः, साधनभक्तौ निषेधाच । एतदेवोक्तं तत्त्वार्थदीपेपि 'प्रति-कूले गृहं त्यजे'दित्यनुकूलतत्त्यागाभावाभिप्रायेणान्ते प्रेमिण जाते अङ्गेषि यत्किञ्चत् भोगस्यापि बन्धकत्वात् तेनैव तन्नाशे सति ततो यथा साधारणप्रतिबन्धनिवारणेन सेवा-करणं तद्दानं च, तथा ठौकिकभोगत्यागेनापि निर्विद्यसेवाकरणे सति तत्फठं भवेदिति ज्ञेयम् । तत्र पुष्टिमर्यादायां भगवति लीलामाहात्म्यगुणादिभावेनैव प्रेम भवेत्, न पुष्टि-रीखेति तादशस्य तादशप्रेम्णा क्रमेण सर्वविषयत्यागे, ततो तप्तभावेन तदारमकतया श्रीकृष्णे सायुज्यं मवेत्, ततो यदा दानेच्छा तदा खरूपात् पृथक्कृत्य तद्भावदाने तत्त-त्फलानुभवं कारियच्यतीति मर्यादाङ्गीकारे आद्यफलदानप्रकार उक्तः। तदुक्तं तत्त्वार्थदीपे 'सर्वत्यागेऽनन्यभावे कृष्णमात्र<mark>ैकमानसे सायुज्यं</mark> कृष्णदेवेन शीघ्रसेव ध्रुवं फल'मिति-सायुज्यानन्तरं ध्रुवं फलं तदेवेतिभावार्थः । यस्य शुद्धपुष्टावंगीकारस्तस्य तदारभ्येव पूर्वोक्त-भोगादिप्रतिकूलगृहत्यागेनानुकूलगृहे स्थित्वा सेवाकरणे भावात्मिकेव प्रवृत्तिर्भवेत्, ततो यदा प्रेमासक्तिव्यसनानि भावात्मकतया पुष्टानि भवेयुः, तदा तत्र स्थितौ यत्किञ्चिद्भोग सम्बन्धेनापि भावनाश इति तद्भावेन तद्विगाढभावपोषादिना पूर्णविरहानुभवार्थं संन्यास-निर्णयोक्तप्रकारेण परित्यागः स<mark>न्न्यासः आव</mark>श्यक उक्तः । अन्यथा क्षणमात्रं मावान्तरसम्बन्धे भावशैथिल्याद् विरहानुभवाभावात् फलाभाव इति । ततस्तत्पूर्णानुभवे दशमावस्थया प्रति-बन्धकदेहिनवृत्तौ अलौकिकतत्प्राध्या तत्फलानुभवो भवतीति पुष्टिमार्गाङ्गीकारे फलदान-प्रकार उक्तः । अत एव मर्यादायां 'मदर्थेऽर्थपरित्याग' इत्यादिना मोगाभावार्थे भगवत्प्रास्यर्थ च सर्वसमर्पणरूप एव त्याग उक्तः, न तु संन्यासप्रकारः । यतः संन्यासे तस्य पुष्टभावा-दतोपि ताद्दशैरेव सम्भोगो भवतीत्युक्तवाधकत्वात् । अतः कठौ स संन्यासः पश्चातापाय इति निषेघोप्युक्तसिद्ध एव । अग्रेपि त्वयोपभुक्तेपि विरोघो भवतीति । संन्यासस्तु तादश-भक्तावेवेत्युक्तम्, 'संन्यासवरणं भक्ता'विति मार्गद्वयभेदेन परित्यागस्य भिन्नत्वान्न कोपि विरोध इति ज्ञापितम् ।

एवं मार्गत्रयसेवाफलभेदं लागभेदं च निरूप्योपसंहरन्ति अवश्येयमिति । अवश्येयं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोभ्रमः ॥ ६॥

इयं पूर्वोक्ता त्यागपूर्वनिरूपिका मदुक्तिः अवश्या भाव्या, सर्वथा सदा, भाव्या कर्तव्या । अथवा अवश्या यद्यपि स्ववशेन कर्तुं न शक्यापि तथापि भाव्या, भावियतुं मनिस चिन्तियतुं योग्या । तत एव सर्व भविष्यतीति सर्वथा कर्तृत्वमुक्तम् । आवश्यककरणे हेतुः एतदन्यत् सर्वे मनोभ्रम एव न तु फलम् । मदुक्तप्रकारातिरिक्तकरणे सर्वोत्कृष्टफलाभावो न, प्रत्युत मनसो भ्रम एवेत्यर्थः ।

नतु कथं भ्रमः ? सर्वेस्तदेव कियते तत्राहुः तदीयैरपीति । तदीयैरपि तत्कार्ये पुष्टी नैव विस्नम्बयेत् ।

#### गुणक्षोभेपि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मितः॥ ७॥ कुसृष्टिरत्र वा काचिदुत्पचेत स वै अमः॥ ७॥॥

तदीयैः पुष्टिमार्गातिरिक्तजीवैः अमसम्बन्धिमिरिष कार्ये तदेव, सर्वत्यागपूर्वकं मदुक्तरीत्येव भजनं कार्यम् । न कियते चेत् तदा अज्ञानाद्भम एव, न तु फलम् । यदि तदीयैरिप तदेव कार्यं तदा यः पृष्टी स्थितः कोपि मदुक्तप्रकारसेवाकरणजनितप्रेमासिक-व्यसनादिभाववान् स तु विशेषतः क्षणमात्रमपि न विलम्बयेत्, मदुक्तकरणे विलम्बं न कुर्यात् । यदि विलम्बयेत् तदा पृष्टिभावान्तरत्यागाभावे विजातीयसङ्गेन भावशैथि-ल्यात् फलाभाव एव भवेदित्यर्थः । यतस्तादृशस्य स्वरूपव्यतिरिक्तवस्तुमात्रस्मरणस्यापि फलप्रतिबन्धकत्वम् । तदेवाहुः गुणक्षोभेपीति । अयं भावः । तादशपृष्टिमार्गीयस्य व्यसनानन्तरं विरहानुभवार्थं त्यागे कृते खरूपसङ्गाभिठाषायाः प्राचुर्याद्विगाढमावेन देहप्राणेन्द्रियान्तःकरणानि स्वरूपात्मकान्येव भवन्ति, यतः विकठत्वास्वास्थ्यादिकं निरन्तरं भवति तदा तादृग्दशायां मध्ये कदाचित्तस्य भगवछीठागुणादिस्फूर्तिर्ने भवेत्, तदा मनःस्वास्थ्येन भावशैथिल्यात् स्वरूपान्तरायो भवेदित्येव गुणक्षोभः गुणैः कृत्वा मनःस्वास्थ्यरूपोऽविकारस्तस्मिन्नपि एतदेव द्रष्टव्यम् , फले प्रतिबन्धकमेव, द्रष्टव्यमिति-पदं प्रत्यक्षप्रमाणत्वेनोक्तम् । एतेन ठीठागुणस्मरणस्य बाधकत्वं कथं वक्तुमुचित-मित्याशङ्का निरस्ता । एतदेव सन्नयासनिर्णये 'ज्ञानं गुणाश्चे'ति बाधकत्वमुक्तम् । एवं सित यत्र स्वरूपगुणस्मरणेपि फलाभावः, तत्र गृहादीनां प्रतिबन्धकत्वेन सागविलम्बे फलाभाव इति किं वाच्यमिति भावः । अत एव सर्वथा भोगाभावस्त्याग एवेत्याशयेन विवृतावुक्तं भोगाभावस्तदैवेति । अत्र प्रमाणं मे मितिरिति । खस्यैव ताद्दवप्रकारकानुभवात् स्वमतिरेवोक्ता । यदि मन्मतिप्रमाणत्वेन य एवं करिष्यित तर्हि तस्य सर्वं सुद्वेव भविष्य-तीति भावः । अकरणे बाधकमाहुः कुसृष्टिरिति । अत्र एतत्प्रकारकसेवाफलनिरूपण-रूपमदुक्ती कथं किमित्यादिरूपा कुसृष्टिश्चेदुत्पचेत वै निश्चयेन स अम एवेति सा न कार्थेत्यर्थः । करणे सर्वस्वहानिरेवेति निश्चयः ॥ ७॥ ॥

> एतद्विवृतेरथीं यद्यपि विवृतो महचरणैः । तदपि तदेव हि गृढं दृष्ट्वा भावः स्फुटीकृतः कृपया ॥ १ ॥ सोपि तथेतरथा वा नो जाने सद्भिरीक्षणीयस्तत् । कृपया च मार्जनीयस्तेन ततोहं विभूषणीयश्च ॥ २ ॥

श्रीमदाचार्यचरणे सरोजे मानसे मम । तिष्ठतां विकचे नित्यं तत्राभावीत्र भातुना ॥ ३ ॥ इतिश्रीमदाचार्यकृतसेवाफलनिरूपणविवृतौ टिप्पणी समाप्ता ॥

# प्रथमं परिशिष्टम्

# सेवाफलविवरणत्रयम्

### श्रीकृष्णाय नमः। सेवाफलम् विवृतिसमेतम्।

नैसर्गिकी मधुभिदश्ररणस्य सेवा जीवस्य तत्र सुतरां हरिमार्गिलिप्सोः ।
बुध्येत नो विघटनं च फलं यदास्यां नो सेवनाप्रथनमत्र तदर्थमिष्टम् ॥ १ ॥
विह्विभूव जगतो हितकारणाय पारीक्षितस्य विद्यतिं पदशश्रकार ।
यः सूत्रयोर्निगमसंशयबाधनाय संक्षिप्य च प्रकरणानि नुमस्तमीशम् ॥ २ ॥
सिद्धान्तमुक्तावल्यादिभूयस्सु निबन्धेषु सेवाया उक्तत्वेपि तत्फलानां प्रतिबन्धानां वेतस्ततो विप्रकीर्णत्वेन तत उद्धर्तुमशक्तान् स्वान् संक्षिप्य तदुपदेष्टुं सेवाफलनिक्षपणं प्रतिजानते याद्दशीत्यादि, नोच्यत इति । तत्फलं तु श्रोत्रमिमुखीकरणं निक्षप्या-र्थस्य यावतः प्रतिज्ञोचिता, नत्वेकदेशस्थेति तु न शंक्यम् । यतः फलमेव प्रधानं प्रति-बन्धकं तु तिद्विघटकतया त्याजनार्थं निक्षपितमिति तच्छेषस्य न प्रथक्प्रतिज्ञानम्, स्वप्र-

#### सेवाफलम् विवृतिसमेतम्।

थानत्वेनानिरूपणात् । फलमिति जात्यैकवचनम् । यादशी यत्प्रकारिका उक्ता सिद्धान्त-मुक्तावल्यादौ, अकरणे प्रत्यवायः प्रार्थः । स च दतय इवेत्यादि निन्दया बोध्यः । त-त्सिद्धौ तस्या यावजीवनिर्वाहे व्यसनरूपत्वसिद्धौ फलमुच्यते । फलं चात्र वक्ष्यमाणत्र-यमेव बोद्धव्यम् । यतु सेवाया एव फलरूपत्वेन तत्फलकथनमनुपपन्नमित्याशंकनम्, तत्तु केवलपौष्टिकाभिप्रायेण, पुष्टिमर्यादास्थितस्य तु साधनरूपत्वमेव सेवायाः। न चैवं गीणत्वम् । पुरुषोत्तमस्यैव साध्यसाधनोभयरूपत्वात् । कर्तृतावच्छेदकमेव परं गौणम्, फलस्य मूले स्पष्टतयाऽकथनादुक्तं विवरणे सेवायां फलत्रयमिति । अलौकिकसामर्थ्यं तु अपारतेजसः फलदित्सायां सलीलस्य हृदि प्रवेशे तदनुभवसामर्थ्यम् । अत्रानुभवश्च म-नसा तद्ध्यक्षीकरणम् । न चैतदेतच्छरीरेण संभवति, अप्राप्य मनसा सहेति वचनात् । तदर्थं च तद्भोगयोग्यत्वमठौकिकत्वं मृग्यम् । तच संघाते अठौकिकसंघातस्य विज्ञाने चानन्दमयस्य प्रवेशात् स्पर्शसंबन्धेऽयसश्चामीकरत्विम्व सम्पद्यते । एतच प्रभ्वेकसंपाद्य-मिलाहुः अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येद् मनोरथ इति। चस्त्वर्थे। हि युक्तश्रायमर्थः । 'यमेवैष वृणुते तेन लम्य' इति श्रुतेः । 'तमेव विदित्वे'ति तु मार्यादि-कस्य । तथा चोक्तम् 'गतेरर्थवत्त्वमुभयथा अन्यथा हि विरोध' इति । सायुज्यं त्वन्तर्ग्रहगता-नामिव मध्यमं फलम् । तच द्विविधम् । बाह्यमाभ्यन्तरं च । बाह्यमलौकिकशरीरप्राप्तिरू-पम्, आन्तरं तु व्युचरणसामयिकपरिच्छिन्नानन्दादिमत्त्वेन अणुत्वेन च विशिष्टस्य ब्रह्म-णि लयः । अत एवं च निरस्तधर्मस्य ब्रह्मणि लयरूपात् कैवल्याद्भेदः । न च भक्तस्य न लयः । ज्ञानिनोऽक्षरे मक्तस्य पुरुषोत्तमे लयादिति भाष्योक्तः । एतच 'सोऽश्रुते सर्वान् कामान् सह' 'निरञ्जनः परमं साम्यमुपैती'ति वाक्याभ्यां गम्यते । परं ब्रह्मोपैति तद-नन्तरं साम्यमुपैतीति वाक्ययोजनां कृत्वाशेषेत्रीह्यैः कतिपयैर्वेति संदिह्य 'न तत्सम' इति निषेधादशेषेः साम्यासंभवात् कतिपयेरेव साम्यं निश्चित्य, न च कतिपयैरिप धर्मेर्जायमानं साम्यं तदभेदगमकमित्यर्थे 'कुशाच्छन्दःस्तुत्युपगानवदि'ति स्त्रावयवयोजनायामान्तरसायु-ज्यस्य 'हानौ तूपायन'स्त्रभाष्य एव स्पष्टत्वात् । तृतीयं सेवोपयोगिदेहो वैकुण्ठा-दिषु । सेवाया उप समीपे योगवत् शरीरप्राप्तिरूपम्, पक्ष्यादीनामिव । नतु प्रभ्वेकस-म्याद्यपूर्वफळस्यान्यानधीनत्वेपि सायुज्यसेवोपयोगिदेहयोः फळतदधिकाररूपमध्यमावा-न्तरफल्योस्तु ज्ञानादीनामिव कदाचित् कालकर्मसाध्यत्वं भवेदिति नेत्याहुर्मूले फलं वा ह्यधिकारो वा न कालोत्र नियामक इति । फलं सायुज्यम् । अधिकारः सेवो-पयोगिदेहः । अत्र एतदुभयोः कालो न नियामकः, फलदः प्रतिबन्धको वा नेत्यर्थः । अत्र वाह्रयं फलतद्धिकारयोरुभयोरिप भगवत्समक्षत्वबोधनाय । यहा, वाह्रयं कियाक्षेपकम्, फंठं वा स्यादिधकारो वा स्यात्। कालेनेति नेत्याहुः यतस्तयोरिनयामक इति। अत्र एतयोः । उद्देगः प्रतिबन्धो वेति वाक्यं विवृण्वन्ति सेवायां प्रतिबन्धकत्रयमिति । ८ जल०

उद्देगः सेवायां कियमाणायां मनोवृत्तेरिस्थरता । प्रतिवन्धभोगयोः प्रकारभेदानां वहु व-क्तव्यत्वेन प्रथमतः सिद्धानां दोषाणां दुर्विनाश्यत्वात् त्रयाणां साधनेत्यादिना तत्सामग्री-त्यागमेवोपदिश्य पाठकममनपेक्ष्य चरमोदिष्टमपि भोगं संनिहिततरत्वेन लौिककालौिक-कभेदेन विभज्य 'भोगो द्विविध' इत्यादिना ठौकिकस्य त्याज्यत्वं 'तत्र ठौकिके'त्यादिना निर्दिश्य प्रतिबन्धद्वैविध्यं वक्तुं 'प्रतिबन्धोपि द्विविध' इत्यादिना तत्स्वरूपं निर्दिश्य द्वयं विभजन्ते साधारणो भगवत्कृतश्चेति । तत्र साधारणो दुरदृष्टजन्यः, भगवत्कृतस्तु उत्तमं मार्ग दृष्ट्वा सङ्गतः प्रवृत्तासुरमात्रविषयकः । न च तादशस्य नात्र प्रवृत्तिरिति रा-गतः प्रवृत्तेरनिवार्यत्वात् भगवत्कृतस्याग्रे वक्तव्यत्वात् तत्स्वरूपमात्रं निर्दिश्य साधारण-माचपदेनोहिल्य बुद्धा त्याच्य इत्याहुः । आद्यत्वं तु प्रतिवन्धक्रमे, बुद्धिस्तु सेवायाः मायतनस्य ठौकिकवैदिकादेरनावश्यकस्याकरणम्, आवश्यकस्य तु अनवसरे प्राग्वा क-रणम् । निःप्रत्यूहं महान् भोगः प्रथमे विदाते सदेखस व्याख्यानमलौकिक-भोगस्तु फलानां मध्ये प्रथमे विश्वतीति । अस्य व्याख्यानस्य व्याख्येयानुसारित्वाभावात् तदर्थमात्रप्रकाशकत्वाचादोषः । अक्षरार्थस्तु भोगो महान् स्वरूपतः फठतः साधनतश्चेति । खरूपं खरूपानन्दानुभवः । साधनं प्रभ्वनुग्रहः । विषयानन्दत्रह्मानन्दापेक्षया खरूपान नन्दस्योत्कृष्टत्वात् । फलं तु 'सोऽश्रुते' इत्यादि प्रथमेऽलौकिकसामर्थ्यरूपे फले विशते । निःप्रत्यृहं कियाविशेषणमेतत् । जायमान इति कियाध्याहर्तव्या । विद्यातौ विशेषण-दानस्याप्रयोजकत्वात् तत्रापि विशेषणस्य संभवादर्थवत्ता, न च कश्चिद् व्यभिचारोस्ति । एतस्मिन् भोगे कालकर्मादीनामविवातकत्वात्। अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद्गति-र्नहीत्यस व्याख्यानं भगवत्कृतश्चेत् प्रतिवन्धस्तदा भगवान् फलं न दास्य-तीति मन्तव्यमिति । अक्षरार्थस्तु मगवतश्चेत् फलदानमकर्तव्यं सर्वथा न तदा गतिः प्रभुप्राप्तिः । अकर्तव्यतानिर्धारस्तु निरन्तरं सेवां कुर्वाणस्याचिन्तितस्यापि ठौिक-कवैदिकादेर्भुहुरापतनात् । ननु भगवत्सेवासिद्धौ इतरसेवाः भगवत्प्राप्त्यर्था कर्तव्येत्याशं-क्याहुर्विवरणे तदान्येति । भगवल्लक्षणफलस्येतरसाधनासाध्यत्वेन अनुग्रहमात्रसाध्यत्वेन च सेवायां प्रतिबन्धकरणादनुग्रहानिश्चयेन तत्साधनार्थं प्रयासस्य तदसाधकत्वात् व्यर्थ-तेलाशयः । अत एवोक्तमासुरोयं जीव इति निर्धार इति । यथा वा तत्त्व-निर्धारो विवेकः साधनं मतमेतस्य विवरणं तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यं शो-काभावायेति । विवेक इति । ज्ञानमार्गश्च जीवब्रह्मणोरभेदज्ञानं जगन्मिथ्यात्वज्ञानं नि-त्यानित्यवस्तुविवेक इहामुत्रफलभोगविराग इत्यादिः । सांख्येन योगेन वा सिद्धिः, नौप-निषदः, तरिंमस्तस्यानिधकारित्वात् । मूले वा शब्दोनादरे । इतोपि न ज्ञानमार्गीया मुक्तिरि तु शोकाभाव एवेत्याहुः शोकाभावाचेतिपदेन । कथमेविमिति चेत्, निबन्धाया-सुरी मतेति वाक्यादिति गृहाण । भगवदर्थिनः फलस्यैव निरूपणमुचितम्, न प्रतिबन्ध-

#### सेवाफलम् विवृतिसमेतम्।

निरूपणमित्याशंक्य त्यागार्थमेतन्निरूपितमित्याहुर्वाधकानां परित्याग इति । परित्यागस्तु साधनपरित्यागरूपः पूर्वमेवोक्तः । नन्वेवमठौकिकभोगसापि त्याज्यत्वमागतं, नेत्याहुर्भो-**गेप्येकं परं** विहाय । तथेति त्याग इत्यर्थः । वाधकानामिति वाक्यं सुगमत्वादच्याख्याय निष्प्रत्यृहमिति वाक्यस्य च अलौकिकभोगस्त्वित्यादिना पूर्वमेतद्वयाख्यातत्वात् तत्प्रती-कमपि अगृह्य सविन्नोऽल्प इति वाक्यं व्याख्यातुमाभासयन्ति साधारणो भोगः कथं त्यक्तव्य इत्याकांक्षायामाहेति सविद्योल्पो घातकः स्यादितीति प्रती-कप्रहणम् । तदर्थस्तु सचिन्नत्वादलपत्वाङ्गोगस्त्याज्य इति । बलादेतौ सदा सताविति वाक्यव्याख्यानं एतौ सदा प्रतिबन्धकाविति । एतौ ठौकिकभोगसाधारणप्र-तिवन्धौ सविव्यत्वाल्पत्वघातकत्वादिभिईयतावच्छेदकरूपावुक्तौ। द्वितीये सर्व इति वाक्यं विवृण्वन्ति । द्वितीयो भगवत्कृतप्रतिवन्ध इति । द्वितीयत्वं चात्र प्रतिबन्धक्रमेण बोद्ध-व्यम्। एवं द्वितीयपदमात्रं व्याख्याय कृत्स्नं वाक्यं व्याख्यातुमवतारयन्ति ज्ञानस्यि-व्यभावे चिन्ताभावार्थमाहेति । द्वितीय इतीति स्पष्टत्वात् न व्याख्यातम् । भगव-क्कृतप्रतिबन्धे जायमाने संस्तेरवश्यभावित्वेन फठान्तरस्यासंभवात् तद्विषयिणी चिन्ता नैव कर्तव्या, व्यर्थत्वादित्यर्थः । नन्वाचे दातृता नास्तीति वाक्यव्याख्यानमाद्यफ-लाभावे भगवतो दातृत्वं नास्तीति । मूले आद्यपदं प्रतिबन्धकत्रये आद्यपरम् । तथा चाद्ये उद्देगे जायमाने सतीत्यर्थों बोध्यः । विवृतौ तु आद्यफलाभाव इत्यत्र फलाभावपदयोः ष-ष्ट्रीतत्पुरुषं विधाय समस्तस्य आद्यपदेन तृतीयातत्पुरुषो बोध्यः । आद्यफलस्य अभाव इति तु न भ्रमितव्यम् । फलाभावस्याप्रत्यक्षत्वेन दातृत्वाभावे लिंगत्वासंभवात् । तथा च सेवायां कियमाणायाम् मनस उद्देगे जायमाने अमानसीत्वादनाधिदैविकीत्वसंपत्तौ भौ-तिक्याश्च फलाजनकत्वेन भगवतो दातृत्वाभावः स्पष्ट एव । प्रभोः का वा शक्तिर्मानसोद्दे-गनिवारणे यतः । तदेवोक्तं विवरणे तदा सेवाऽनाधिदैविकीत्युक्तं भवतीति । तृतीये बाधकं गृहमिति वाक्यस्य आश्यं विवेचयन्ति । भोगाभावस्तदैव सिध्यति यदा गृहपरित्याग इति । तथा च मूले प्रतिबन्धकतृतीयापेक्षं तृतीयपदं बोध्यम् । यदर्थमेतावन्निरूपितं तत्प्रयोजनमाहुरवद्येति । इयं फलत्रयी प्रतिबन्धकत्रयी चावश्या, न स्ववशा, भक्तिमार्गीयफलप्रतिबन्धनिवृत्त्योर्भगवद्धीनत्वात्, तथापि निरन्तरं भाव्या फलप्रतिबन्धयोः संश्लेषासंश्लेषार्थम् । निन्वतोषि किञ्चित्फलान्तरं प्रतिबन्धान्तरं वा भक्तिमार्गे स्यादिति नेत्याहुः सर्वमन्यन्मनोभ्रम इति । मोक्षपापादेः फलत्वप्रतिबन्धकत्वयोरसं-अवादिति भावः। तथा च 'स्वर्गापवर्गनरकेष्वपी'ति 'विकर्म यचोत्पतित'मिति च मक्तिमार्गीय-द्यैतदेव फलम्, उत्तममध्यमसाधारणादिभेदेन । न च निरस्तसमस्तविशेषे कथं तारत-म्यमिति वाच्यम् । एतद्विना लीलानुपपत्तेः । तथा चोक्तम्, 'अहो मायागुणा विष्णोरा-कारिश्वच्छरीरता । निर्दोषत्वं तारतम्यं मुक्तानामि चोच्यते'। 'मुक्ता अपि ठीठाविग्रहं

कृत्वा भजन्त' इति च । स्पष्टं चैतदाकरे । प्रभुसमर्पितदेहादेः फलनैयत्यात् न तेनैत-द्भाव्यमिति नेत्याहुः तदीयैरपीति। तत्प्रतिवन्धकत्रयस्य फठत्रयस्य च भावनं कार्यम्, पु-ष्टिमर्यादास्थस्य साधनद्वारैव फलनैयत्यात् । तथा चोक्तमाकरे 'स चिरकालोक्तेत्यारम्य सुधां ववर्ष तथैव सर्वत्र वर्षिष्यतीति न ज्ञातुं शक्यम्, अतो मर्यादया तद्भजनमेव सर्वेषां क-र्तव्यत्वेन श्रेयमिति दिगित्यन्तेन । न चायं पुष्टिस्य एवेति वाच्यम् । तस्य फलविलंबा-संभवादिति आहुः पुष्टौ नैव विलम्बयेदिति । फलं प्रभुरिति शेषः । एवं सत्त्वरजस्त-मसां परस्पराभिमवनोद्रेकनिमित्तमनःखेदेपि एतद्भावनमेव कर्तव्यम्, तत एव भगवत्परे चित्ते जायमाने मनःक्षोमनिवृत्तेः । क्षोमश्रायं फलविलंबादेव, नान्यस्मात् । अतस्तत्रापि नान्यत्साधनं, किन्त्वेतदेव कर्तव्यमित्याहुः गुणक्षो भेपि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मति-रिति । ननु भगवदीयत्वस्य फलावश्यंभावनियमात् फलविलम्बे च भगवदीयत्ववैय-र्थ्यात् प्रतिबन्धानामसंभव एव, ततश्चैतन्निरूपणं व्यर्थमेवेति चेत्, इयं नाशंका, अपि तु सिद्धान्ताबोधजअमजन्या कुसृष्टिरेवेत्याहुः कुसृष्टिरत्र वा काचिदुत्पद्यते स वे भ्रम इति । भ्रमत्वं तु स्वतन्नेच्छस्य प्रभोर्भक्तवैचित्र्यं विना लीलानुपपत्तेवैचित्र्य-स्यावत्रयवाच्यतया मर्यादापुष्टेरनपोद्यत्वात् ताद्द्यभक्तस्य च प्रतिबन्धफलविलम्बानामपरि-हार्यत्वात् तस्य तथा निरूपणमनुचितमिति कथनस्य सिद्धान्तानवबोधविजृंभितत्वात् पुष्टौ नैव विलम्बयेदित्यादिनोक्तोप्यर्थोवसरे स्मारितः।

वृष्ण्यन्ववायजलिषप्रविभृतचन्द्रश्चन्द्रावलीरमणकौशलमाद्धानः । राधाननेन्दुसुषमामृतपानमत्तो नन्दात्मजो हृदि तमोहृतये समेऽस्तु॥ १॥ इति श्रीसेवाफलटीका ।

श्रीकृष्णाय नमः।

## सेवाफलम् टिप्पणसमेतम् ।

विष्ठभाचार्यचरणाः प्रसीदन्तु सदा मिय। यदाश्रयकथामात्रेऽप्यखिलाः पुष्टिसिद्धयः॥१॥ यद्यपीश्वरवाक्यार्थाः खतोऽज्ञेयास्तथाप्यहम्। सेवाफले टिप्पणं तत्कृपया वक्तुमुत्सहे ॥२॥

अथ श्रीविह्नभाचार्यनिक्किपितं सेवाफठारूयं प्रकरणं तिन्नक्किपितयैव टीक्या सिहतं सुगमत्वाय विविचते । यादद्यीति । यादशी सेवा मया मुख्यसेवासाधनीभूता तनुवि-तजा सिद्धान्तमुक्तावल्यादिषु प्रकर्षेणोक्ता तस्याः सिद्धौ पिरणामदशायां इहामुत्र च य-त्फलं भवित तदुच्यते । अत्र फलिमिति जात्यभिश्रायेणैकवचनम्, तेन फलत्रयमुक्तं भविति । तदेवोक्तं टीकायां सेवायां फलत्रयमित्यनेन । नन्वेकस्या एव सेवाया विसदशं फलत्रयं कथं भवितुमईतीति चेत्, इत्थम्, भगवानस्मिन् भक्तिमार्गे शुद्धपुष्टिमर्यादा-

#### सेवाफलम् टिप्पणसमेतम्।

पुष्टिप्रवाहपुष्टिभेदेन भक्तानंगीकरोति । तत्र शुद्धपुष्टिमार्गाचार्यप्रकटितत्वात् साक्षात्पर-म्पराभेदेन सद्यो विलम्बेन वा पुरुषोत्तमसम्बन्धावश्यंभावरूपः पुष्ट्यंशस्त्रिष्वप्यनुस्यूत एव । इतरावग्रे वक्ष्यमाणबाधकसम्भवान्यथापत्त्यवधेयौ फलत्रयकथनेन च । साधन-फलयोखित्वे वस्तुतो नियमिका विचित्रा तदिच्छैव । तथा च यं भक्तं यस्मिन्मार्गे भ-गवानंगीकरोति तस्मै तदनुसारेण फलं प्रयच्छतीति न काप्यत्रानुपपत्तिः । अथ तत्रयं किंरूपित्याकांक्षायामुच्यते । अलीकिकस्येत्यारभ्याधिकारो वेतन्तेन । तद्विवर-णमलौकिकसामर्थ्यमित्यादि वैकुण्ठादिष्वित्यन्तम् । अर्थस्तु भगवानलौकिकं लोकवेदातीतं पूर्ण सर्वात्मभावैकलम्यं फलं साधनरहितं यदा वरवत् दातुमिच्छति तदैव आद्यः फला-व्यमिचरितपूर्वजन्मसंबंधी सकलफलाग्रगण्यो व्रजभक्तसदृशो यो मनोरथः स सिध्येत्। तदवान्तरफलं अलौकिकसामर्थ्यं भजनानन्दानुभवयोग्यतारूपं सिध्यतीलर्थः । अत्र दि-स्सायां वक्तव्यायां दान इति सिद्धविन्नर्देशस्तु भगवतः स्वतन्नवात् तद्दानस्य निसत्वात् निरपेक्षत्वादनंतत्वाच । तथा चास्मिन्नेव जन्मनि भगवान् साक्षात् स्पर्शादिसुखं कदा कदाचित् तमनुभावयतीति इह लोक एव तेषां सकलपुरुषार्थीधिकफलसिद्धिर्भवति, किसु वाच्यमग्र इति कैमुतिकन्यायेन आमुष्मिकफलस्यानिर्वचनीयत्वं स्चितम्। अत एव पुष्टि-मार्गीयामुत्रिकफलस्यात्र न स्फुटोक्तिः अनुक्तसिद्धत्वादवचनीयत्वाच । हि युक्तश्राय-मर्थः । यत् परमोत्कृष्टं फलं भगवदत्तमेव प्राप्यते, नान्यथापीति । चकारस्त्वप्यर्थे । तथा चाद्योपि श्रेष्ठोपि जीवस्बरूपविचारे भवितुमयोग्योपि श्रीमदाचार्यपक्षपाताद्भगवता द्वीयते चेत्, सिध्यत्येव, केन वा रोद्धव्यः, नान्यथापीति भावः । अल्प इति पाठे पुष्टि-मार्गीयसाक्षाद्भगवत्संबन्धिफलमगम्यत्वात् जीवैर्भनोरथीकर्तुमपि न शक्यते । अतः फ-छापेक्षया खल्पोपि मनोरथः भगवान् खातुरूपमेव फलं ददातीति पूर्ण एव सिध्यति, न तु जीवविचारितरूपमात्र इत्यर्थः । इत्येकमविहितभक्तसद्द्यं फलमुक्तम् । विहितभक्त-विहितं द्वितीयमाहुः फलं वेति । तद्विवृतिः सायुज्यमिति । सायुज्ये फलोक्तिस्तु लो' कवेदयोस्तसीव फलत्वेन प्रसिद्धेः । तेन यं मर्यादापुष्टावंगीकरोति तसी 'मामेवैष्यसी-त्यादिवाक्योपदिष्टं पुरुषोत्तमसायुज्यं प्रयच्छतीत्यर्थः । तृतीयं फलमाहुः अधिकारो बेति । तट्टीका सेवौपयिकदेहो वैकुण्ठादिष्वित । वैकुण्ठादिषु किञ्चत् परिचरणं कु-र्वन् तिष्ठतीत्यर्थः । आदिपदाद्भमाविप जन्मान्तरान् चेदविशिष्टान् प्राप्तोति तदापि सेवा-पर एव भवतीति ज्ञापितम् । अथवा देहाध्यासस्योक्तत्वात् जीवन्मुक्तो भवतीत्यर्थः । पु-ध्यंशस्य सत्त्वादग्रे यथाधिकारं पुरुषोत्तमसंबन्धो भावीति ज्ञेयम् । तदुक्तं सिद्धान्तमुक्ता-वत्यां 'उभयोस्तु क्रमेणेव पूर्वोक्तेव फलिष्यती'ति । यद्वा, याद्वशीति पूर्ववत् । फले त्रित्वोक्तिरैहिकामुष्मिकाभित्रायावान्तरपरमफलाभित्राया वा । वस्तुतः परमफले विहिता-विहितभक्तयधिकारके सायुज्यभजनानन्दरूपद्विविधे एव । तथा चैकमैहिकमवान्तरफुठं

#### सेवाफलम् टिप्पणसमेतम् ।

वा । अग्रे आमुष्मिकमधिकारिभेदेन द्विविधं परमफलमिति त्रैविध्यं फले । अत एव नि-बन्धे विहितभक्तानां सायुज्यमुक्तं, परमफठत्वेन, अविहितभक्तानां गोपिकादितुल्यानां भज-नानन्दरूपमेव । फल्हैविध्ये कारणं, सर्वात्मभावतदितरभावसाध्यपदार्थतारतम्यज्ञापनमेव। अय कश्चिद्रहिलस्तत्फलस्य द्विविधत्वे तत्प्राप्तौ चान्यत्सेवैव वा भिन्नप्रकारा स्त्विति वदित चेत्, तत्राहुः अलौकिकस्येति । इदं फलत्रयमप्यलौकिकं भवित, अत-स्तद्भगवतैव दीयते चेत् प्राप्यते, नान्यथा । तत्रैकं प्रथमं फलिमह लोके एव भवति, इतरे त्वमुत्र । तत्राग्रिमफलद्भयस्य प्रत्येकं सूचकम् । ऐहिकफलेपि द्वैविध्यमाहुः आद्य इति । आद्यः सिध्येत्, मनोरथश्च सिध्येत् । अयमर्थः । यस्य सायुज्यं भावि स आद्यो मुख्यः भक्तिमार्गीयसकठसाधनसंपन्नो भवति । यस्य पुनः साक्षाच्छ्रीपुरुषोत्तमसंवन्धिमु-ख्यरसातुभवो भावी तस्य संन्यासनिर्णयोक्तप्रकारकातिविरहजवैक्ठव्यादिसहिता परमार्ति-रूपाधिकारसंपत्तिर्भवति । अल्प इति पाठे अल्पस्तुच्छो दास इति यावत् । तथाच माहात्म्यपूर्वककेवलदासभावयुक्तो भवतीत्यर्थः । अग्रे पूर्ववत् । एवमवान्तरफलद्वयं निरूप्य अग्रिमपरमफलद्वयमाहुः फलं सायुज्यं वा पुरुषोत्तमस्य । अधिकारः सेवौपयिकदेहो वैकुण्ठादिषु वा । अत्र वैकुण्ठपदं लोकवेदप्रसिद्ध्यभिप्रायेण । वस्तुतस्तु ब्रह्मात्मके स्वधामनि । तथाच 'यत्र गावो भूरिशृङ्का अयासः' इति श्रुतिनिरूपिते परमपदे मुख्याधिकाररूपसाक्षाङ्कजनानन्दानुभवयोग्यस्वरूपाव।प्रिरूपः । सर्वत्रानुषङ्गः । आदिपदात् यत्रैव साक्षात् पुष्टिपुरुषोत्तमसांनिध्यं तत्रैव सेवां कुर्वन् तिष्ठतीति ज्ञापितं भवति । यद्वा । आचा इति । आदिपदेन अ-त्रिमफलाधिकरणकस्थित्यपेक्षया प्राथिमकं सद्योतुमूयमानं जन्मोच्यते । तत्सम्बन्धी यो मनोरथः यथाधिकारमग्रिमफलविषयकाभिलाषरूपः स सिध्यतीत्यर्थः । पाठान्तरे तु पूर्वा-र्थवत् । इममेव सर्वमर्थमनुसन्धाय टीकायामुक्तमलौकिकसामर्थ्यमिति । सायुज्यप्रापकं भक्तिमार्गीयसाधनसम्पत्तिरूपं खरूपप्रापकं तद्रससहिष्णुतारूपं चेति । अत्र साधनफ-लयोः सम्पत्तौ कालकर्मादयो नियामका भविष्यन्तीत्याशङ्कायामाहुः न कालोऽन्नेति। सर्वोपजीन्यत्वात् काल एवोक्तः । तेन भगविदच्छान्यतिरिक्तः कोऽपि न नियामक इ-त्युक्तं भवति । तर्ह्यत्र स्वच्छंदचारित्वं भविष्यतीत्याशङ्कच तन्निरासपूर्वकं सावधानतया स्थितिज्ञापनाय मध्ये अन्तरायोत्पत्तिमाहुः उद्वेग इति । तस्य विवरणं सेवायामित्यारभ्य भोगो वेत्यन्तम् । एतन्नितयमपि वाधकमस्ति । यथा तदनुत्पत्तिभवति तथा यतनीयमि-त्याशयः । ननु उद्देगप्रतिबन्धभोगाः क्रमेण मनोजन्यत्वात् दैवागतत्वात् क्षुदादिनिवर्त-कत्वाचाशक्यपरिहारास्ते कथं त्यक्तव्या इत्याशङ्कायां त्यागप्रकारमाहुरग्रे <mark>बाधकाना</mark>ं परित्याग इति । तट्टीका त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इति । सिद्धाश्चेत् त्यक्तम-शक्या एव । अतस्तत्साधकवस्तूनां त्यागे तदनुत्पत्तिर्भवतीत्यर्थः । अथ तेषु प्रत्येकं त्या-

#### सेवाफलम् टिप्पणसमेतम् ।

ज्यात्याज्यभेदेन द्वैविध्यमस्तीति सामान्यतो वदन्तः प्रथमं त्याज्यवस्तुस्वरूपमाहुः अ-कर्तव्यमिति । व्याकृतिः भगवत्कृतश्चेत् प्रतिबन्ध इत्यारभ्य विवेक इत्यन्ता । अर्थस्तु यत्कार्यं सर्वथा भगवान् कर्तुं नेच्छति तत्र यावहुद्धिवलोदयं जीवैः दृष्टादृष्टोपायैः प्रयत्ने कृतेपि व्रतिवन्धराहित्यपूर्वकं तत्कार्यं न सिध्यति, तदा भगवत्कृतोऽयं प्रतिवन्धोऽयमित्यवधेयः। तदा भगवान् फलं न दास्यतीति मन्तव्यम् । तदा अन्या तदनन्तरं कृता या सेवा सा व्यर्था । यतः फलरान्या । तदा किं कर्तव्यं तेनेति प्रश्ने उच्यते । तदायं परिद्यमानो महाक्षणो वा जीव आसुर इति मनसि निर्धार्य ज्ञानमार्गेण वेदोक्तेन खेयम् , तत्र मयेयान् प्रयासः कृतस्तथापि किमिति न स सिद्धिं प्राप्त इतिरूपखेदाभावाय हरिः सर्व निजेच्छ-यैव करोति करिष्यति अकार्षीदित्येवं विवेकः कर्तव्य इत्यर्थः । अत्राप्तुरत्वमावेशजन्यं ब्रेयम् । अन्यथा सहजासुरस्य ज्ञानाद्यनिषकारित्वेन श्रीमदाचार्यास्तस्य कर्तव्यत्वं नोपदिशेयुः । तेनासुरत्वं आवेशिसहजभेदेन द्विविधं ज्ञेयम् । द्वितीयमग्रे वक्ष्यंति द्वितीयेत्यनेन । अन्यथा पूर्व विवेकः साधनं मतं इत्युक्तम् , अग्रे सर्वथा चिन्ता त्याज्येति वक्ष्यते तेनान्योन्यं विरुद्धवाक्यकथनेन वदद्व्याघातः प्रसज्येत । तथा च स-<mark>र्वथा भगवान् यत्कर्तुं नेच्छति तस्याचार्योक्तसंकेतैर्भगवदीयद्वारा वा यथा तत्त्वनिर्धारो</mark> भवति तथा कृत्वा सर्वथा असाध्यत्वे ज्ञाते तदुपक्रम एव न कार्यः, किन्तु विवेकपूर्वकं स्येयमित्यर्थः । अथ त्याज्यात्याज्यभेदान् तत्त्वरूपाणि च विविच्य प्रकटमाहुः भोगे-च्येकमित्यादि तृतीये वाधकं गृहमित्यन्तेन । तङ्काख्यानं भोगो दिविध इत्या-रम्य आग्रन्थपरिसमाप्ति । अर्थस्तु भोगप्रतिबन्धौ लौकिकालौकिकभेदेन साधारणभगव-त्कृतभेदेन च प्रत्येकं द्विविधौ । तत्र लौिकको भोगः खच्छन्दतया यथेष्टं सर्वेन्द्रियसंतर्प-णादिरूपः । स सर्वथा त्याज्यः । तदुक्तं श्रीमदाचार्यैः 'खयमिन्द्रियकार्याणि', 'विषया-क्रान्तदेहाना'मित्यादिवाक्यैः । साधारणप्रतिबन्धस्तु त्रैवर्गिकायासासक्त्यादिरूपः, सोपि तथा । एतस्य भगवद्धर्मापेक्षयातिनिर्वलत्वेन सेवाद्यासक्तस्य वृथा कालक्षेपजनकत्वमस्ति । तदुक्तं 'तावत्कर्माणि कुर्वीत' 'मत्कर्म कुर्वतां पूंसा'मित्यादिवाक्यैः । नतु तर्हि धर्मादिशास्त्रभयवैयर्थ्यं स्यादिति चेत् । न । यतो बुद्ध्येत्युक्तं टीकायाम् । लोकसंग्रहा-र्थकरणाभिप्रायेण । तदेव गीतायामुक्तं 'सक्ताः कर्मण्यविद्वांस' इति । अन्यथा तत्तन्नियत-कारणकमेव फलं स्यात्, नैतन्मार्गीयम् । अथालौकिकभोगस्तु वस्तुमात्रस्य भगवदुप-योगे तदयोग्यत्वे च जाते तद्दत्तप्रसादत्वेन स्वोपयोगादिरूपः, स न त्याज्यः । यतः स भोगः फलानां मध्ये प्रथमफलेऽलौकिकसामर्थ्यरूपे प्रविश्वति, तदङ्गतां प्राप्नोति । काय-वाष्प्रनःशोधकत्वात्, स्वधर्मत्वाच । तदुक्तं 'त्वयोपभुक्तस्रग्गन्घे'त्यादिवाक्यैः । 'यत्क-रोषि यदश्रासि' 'कायेन वाचा मनसेन्द्रियैर्वा' इत्यादिभिर्भोगस्य यथाकथित्रत् कर्तव्य-ताप्युक्ता । द्वितीयो भगवत्कृतप्रतिषन्धः, स स्वरूपतः फलतश्च पूर्वमुपपादितः । नन्व-

निषिद्धसुखत्यागी पशुरेवेति न्यायेन साधारणो भोगः किमर्थं त्यक्तव्यः, तत्राहुः सवि-व्रेति । अस्य टीका सविव्यत्वादादिप्रतिबन्धेत्यन्ता । अर्थः सविव्यत्वात् बह्वन्तरायवत्त्वात् तत्रापि खरूपतः काठतश्र खल्पत्वात् घातकोयं त्याच्य एवेत्यर्थः । तथाच साधारणभो-गभगवत्कृतप्रतिवन्धौ प्रसद्ध फलाभावजनकौ । यतस्तौ मतौ संमतौ न, प्रतिबन्धक-त्वात् । अथवा मतौ प्रतिबन्धकत्वेन संमतावित्यर्थः । तत्र तयोराद्यः स्वसाध्यत्वात् त्याज्य एव । इतरोसाध्यत्वात् मर्यादामार्गेण स्थित्वा सोढव्य इति । पूर्व यदुक्तं तत् 'प्रवृत्तिं च निवृत्तिं चे'त्यादिभगवद्वाक्यैः सहजासुरेषु मर्यादामार्गोपि याथातथ्येन न सिध्यतीति ज्ञानस्थित्यभावेत्याभासेनानूच तेषां कर्तव्यमाहुः द्वितीयेति । द्वितीये वाधके भगव-त्कृतप्रतिवन्धे, अथवा द्वितीये आसुरत्वे साहजिके जाते फलविषयिणी चिन्ता साधनान्वे-षणं न कर्तव्यम् । यतः फलं तस्यैतन्मार्गीयं न भवत्येव । तर्हि तस्य किं भवतीति प्रश्ने आहुः संसारेति । तस्याविद्यकोऽहंममात्मकः संसार एव भवति, अग्रेपि तदनुसारेणैव फलम्, नान्यदपीत्यर्थः । नन्वन्त्यबाधकद्वये द्विरूपत्वं विविच्योक्तं नत्वादिनैतत्कुतः इ-त्यत्राहुः नत्वाच इति । तद्टीका आच इति । आद्यो यः फलस्याभावो यस्मादिति फला-भावः प्रतिबन्ध उद्देग इति यावत् । स यद्यपि साहजिकदुःसङ्गकृतभेदेन द्विविधोस्ति त-द्रशात्तत्र चित्तशुद्धभावेन कदाचित् स्वधर्मत्यागनिन्दादिकमपि भवति, तथापि द्वैविध्येपि भगवान् सर्वात्मना फलं नैव संपादयतीति न, किन्तु किञ्चिक्य्यनाधिकं भवत्येव। अत-स्तत्र भगवतोऽदातृत्वं फलविषयकं नास्ति, किन्त्विश्रमजन्मान्तरेषु फलमुत्तमं मध्यमं वा भवत्येवेत्यर्थः । तदेवोक्तं निबन्धे 'अत्रापि वेदनिन्दायामधर्मकरणात्तथा । नरके न भवेत्पातः किन्तु हीनेषु जायते । पूर्वसंस्कारतस्तत्र भजन्मुच्येत जन्मभि'रिति । तर्हि सद्यस्तस्य किं भवतीत्याकांक्षायामाहुस्तदेति । तदा तनुवित्तजा सेवा आधिदैविकी न भवति । यसां कदा कदाचित् साक्षात्स्वरूपानुभवः सर्वदा तत्सङ्गमार्थं परमार्तिश्च नियता तादशी साम्प्रतं न भवतीत्पर्थः । अथ लौकिकभोगत्यागप्रकारमाहुः तृतीय इति । तद्याकृति-र्भोगाभाव इति । गृहे त्यक्ते तदधीनत्वात् सोपि त्यक्तो भवतीत्यर्थः । अय अवश्येत्याद्य-विशिष्टमूलव्याख्या श्रीमदाचार्यकृता न लभ्यत इति तद्वचाख्यायते । इयं सेवा सदा अवश्या जीवकृत्यसाध्येति भावनीया । अयमाशयोऽत्र । तस्याः कृतौ स्वस्य कर्तृत्वाभि-माने जाते कृताप्यकृतप्राया भवतीति भगवत्येव सर्वं भारं निश्चिप्य तदिच्छयेव सर्वं सम्प-द्यत इति निश्चिस तत्परतया स्थेयमिति । तदुक्तं 'अशक्ये वा सुशक्ये वे'त्यादिवाक्यैः । एतदन्यप्रकारा भावना मनोभ्रमरूपा । यद्वा । इयं सेवा सदा अवश्या, जीवकृत्यसाध्या भाव्या च, भावसम्बन्धिनी तत्प्रधाना च ज्ञेयेति शेषः । एतस्मादन्यजीवसाध्यत्वविध्यधी-नत्वज्ञानं मनसो भ्रमः । इति संक्षिप्य सेवाखरूपमापातत उक्तम् । एवं खरूपमुक्त्वा तस्या एतत्प्रकारेणैव ज्ञानं कर्तव्यतां चाज्ञापयंति तदीयैरिति । अत्राप्रस्तुतत्वेन प्रतीय-

मानोप्यपिशब्द एतत्प्रकारकज्ञानविशिष्टत्वमाक्षिपति । तथाचैवं ज्ञानपूर्णेरपि तन्मदुक्तमेव कार्यम् , नान्यदित्यर्थः । नन्वन्त्यमार्गद्वये यथोक्तकरणं युक्तं, लोकवेदानुसारित्वात् , न तु शुद्धपृष्टी, लोकवेदातीतत्वात् । अतस्तत्र यथोक्तकरणं नोपदिश्यत इति चेत्, तत्राहुः पुष्टाविति । एवकारेण विचारान्तराभावपूर्वकमवश्यकर्तव्यत्वं सूच्यते । तथा च पुष्टि-मार्गे एतदुक्ताचरणे विलम्बो न कार्यः । यतस्तत्र मार्गाचार्यप्राधान्यमेवोत्कर्षः, तदेव च निर्वहित । तथाकरणेनैव भगवान् प्रसीदित, नान्यथा । अतस्तादृशैस्तदुक्तकरणे सर्वथा विलम्बो न कार्यः । ननु पूर्वं यदुक्तं भगवत्कृतप्रतिबन्धसंभवे तत् सोद्धा स्थेयमिति, तन्न युक्तम्, यतस्तपोऽनशनदेहाभिघातादिभिरात्रहे कियमाणे देवव्रतादेरिवास्यापि प्रतिज्ञा-पालनं भगवान् करोत्येवेति चेत्, तत्राहुः गुणेति । गुणानां सत्त्वादीनां क्षोभेऽतिकान्त-अर्थादत्वे जाते अर्थात् गुणाधिक्येन कोधमदमात्सर्यादिविकारसंभवेपि स्वाभाविकं सक्त्वा अदुक्तमेव कार्यमित्यर्थः । दर्शनमालोचनज्ञानं दृष्ट्वा कर्तव्यमित्यर्थः । तत्र प्रमाणं मे निर्शित । पूर्वं यदाक्षिप्तं तत्सर्वं सगुणभाववद्भक्तकृत्यम्, मदीयास्तु निर्गुणभावा इति विभेदक्तमेव विधेयम् । तत्राज्ञानमन्यथाज्ञानं च वारयन्ति कुरुष्टिरिति । अत्र मदुक्तौ तानु आपार स्वादा त्या संविध्येन अम एव । श्रीमदाचार्योपदिष्टप्रकारेषु यत्र-माणान्तरान्वेषणं तद्भमरूपमेवेति दिक्। हित सेवाफले मूले टीकायां च कृतं मया । टिप्पणं श्रीमदाचार्यपदपद्मानुसारिणा ॥ १॥

श्रीकृष्णाय नमः ।

## सेवाफलम् विवृतिप्रकाशसहितम्।

प्रणम्य पृष्टिमार्गीयं सस्तुं वहां प्रभुम् । सेवाफलस्य विवृतिप्रकाशः कियते मया ॥ १॥ श्रीमदाचार्याः पृष्टिमार्गीयदेवजीवानां मानसीसेवासिद्धावङ्गभृतं फलत्रयं प्रतिब-व्यक्तयं तदभावं च प्रतिपादयन्ति सेवायां फलत्र्यमिति । मानसीसेवायामङ्गभृतं तत्रवित्तजासेवासाध्यं फलत्रयम् । अलोकिकसामध्यं सर्वेन्द्रियाणां भगवत्परतारू-तत्रवित्तजासेवासाध्यं फलत्रयम् । अलोकिकसामध्यं सर्वेन्द्रियाणां भगवत्परतारू-तत्रवित्तजासेवासाध्यं मह युनक्तीति सयुक्, सयुजो भावः सायुज्यम्, व्यसनभा-प्रमेकं फलम् । सायुज्यं सह युनक्तीति सयुक्, सयुजो भावः सायुज्यम्, व्यसनभा-वानन्तरं देहनाशकेन विगादभावेनान्यस्फूर्तिराहित्यपूर्वकं भगवता सह योगः द्वितीयं फलम् । सेवोपयोगिदेहो वैकुण्ठादिषु । यथा वैकुण्ठवजादिषु साक्षात् सेवोप-विगिदेहस्तथा देहो मानसीसेवायामधिकारक्षपस्तृतीयं फलम् । एतत्फलत्रयमेव सार्ध-विगिदेहस्तथा देहो मानसीसेवायामधिकारक्षपस्तृतीयं फलम् । एतत्फलत्रयमेव सार्ध-क्रीकेन प्रतिपादयन्ति याद्दशीति । याद्दम्पकारिका मानसी सेवा 'ता नाविद'वित्यादि-वाक्यभेगवता प्रोक्ता तत्सिद्धावङ्गभृतं येन विना यत्र संभवति तत्तदङ्गमेतादशमलौकिक-

#### सेवाफलम् विवृतिप्रकाशसहितम् ।

सामर्थ्यरूपं फलमुच्यते । यतो हि निश्चितम् । अलौकिकसामर्थ्यस्य दाने सित तनुवित्तजा-सेवाप्रारम्भे जातो यो मनोरथः ममानया सेवया मानसीसेवा सिध्यत्वेवंरूपः स सिध्येत्, अत इदं फलमङ्गभृतमुच्यते । अथवा सायुज्यं फलमङ्गभृतमुच्यते । अथवा साक्षात्सेवोपयो-ग्यधिकाररूपदेहोङ्गभृतं फलमुच्यते । यत एतयोरिप दाने प्रथमं जातो मनोरथः सिध्येत्, नान्यथा। तस्मादेतयोरिप मानसीसेवायामङ्गभृतत्वम्। अस्मिन् फलत्रये कालो न नियामकः संपादको न भवति। यतः पृष्टिमार्गीयदैवजीवे मानसीसेवार्थं भगवदुत्पादितमेवैतत्फलत्रयम्।

एवं मानसीसेवायामङ्गभूतं फलत्रयमुपपाद्य मानसीसेवायां प्रतिबन्धकत्रयमुप-पादयन्ति सेवायां प्रतिवन्धकत्रयम् । तदेव विशदयन्ति उद्धेग इति । मानसी-सेवायां तु उद्देगः वाधकं भवेत् । अथवा प्रतिवन्धः वाधकं भवेत् । भोगो वा वाधकं भवेत् । एवं वाधकत्रयं सेवायां प्रतिवन्धकत्रयम् । तुज्ञाब्दोन्यव्यावृत्त्यर्थम् । बाधकानां परित्याग इति । वाधकत्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्यः । भोगो द्विविधः । लौकि-कोऽठौकिकश्च । द्विविधेपि भोगे एकं ठौकिकभोगरूपं वाधकं तथा त्याज्यम् । अपरं दितीयमठौकिकभोगस्वरूपं निष्प्रत्यृहं निर्विष्टं भगवतैव निर्वाहात् । स अठौकिकभो-गस्तु महान् भोगः सदा निरन्तरं सर्वेन्द्रियाणां भगवत्परतारूपः । फलत्रयाणां मध्ये प्रथमे फलेऽलौकिकसामर्थ्यरूपे प्रविशति । अतो न त्यक्तं योग्यः । प्रतिबन्धोपि द्विविधः । साधारणो भगवत्कृतश्च । तत्र प्रतिबन्धद्वये आद्यः साधारणः बुद्ध्या उपायेन त्याज्यः । भगवत्कृतश्चेत् प्रतिबन्धस्तदा भगवान् फलं न दास्यतीति मन्तन्यम् । तदेवाहुः अक-तेंच्यमिति । भगवतो जीवकर्तृकं भजनं कर्तुमयोग्यं चेत्तदा सर्वप्रकारेण गतिनीहि । फलं नेति निश्चयः । यदा भगवत्कृतप्रतिबन्धः सर्वथा निवारयितुमयोग्यस्तदा तत्प्रति-बन्धनिवारणार्थं कृता या अन्यदेवतासेवा सापि व्यर्था । अन्यफलदातृणामपि देवानां भगवदधीनानां भगवत्कृतप्रतिबन्धानिवारकत्वात् । किञ्च, यदा भगवत्कृतप्रतिबन्धस्तदा आसुरोयं जीव इति निर्धारः । अयं जीवो दैवः पुष्टिमार्गीयजीववत् सेवादिना प्रती-यमानोप्यासुर इति निर्धारः । दैवजीवे भगवत्कृतप्रतिबन्धासंभवात् । ननु यदा भक्ति-मार्गीयभजने भगवत्कृतप्रतिबन्धस्तदा शोकाभावाय तेन किं कार्यमित्याकांक्षायामाहः यथा वेति । वेत्यनादरे । यथा येन प्रकारेण वेदान्तश्रवणादिना अन्येनापि येन केन-चित्प्रकारेण तत्त्वनिर्धारः खरूपनिर्धारो भवति तेन प्रकारेण तस्य विवेकः साधनं संमतम्। विवेकस्वरूपं तदेव विवृतं तदा ज्ञानमार्गेण स्थातन्यम्, शोकाभावायेति विवेकः । यदा भक्तिमार्गीयभजने भगवत्कृतप्रतिबन्धस्तदा शोकाभावाय ज्ञानमार्गेण मया स्थातव्यमिति विवेकरूपं साधनम् । साधारणो भोगः कथं त्यक्तव्य इत्याकांक्षायामाहः सविघोलपो घातकः स्यादिति । सविष्ठत्वादल्यत्वाद्भावविघातकत्वात् साधारणो भोगस्याज्यः । बलावेतौ सदा मतौ। एतौ साधारणप्रतिबन्धसाधारणभोगरूपौ सदाप्रतिबन्धकौ संमतावत-

#### सेवाफलम् विवृतिप्रकाशसहितम्।

स्त्याज्यौ । द्वितीय इति । द्वितीयो भगवत्कृतप्रतिबन्धस्तस्मिन् सित ज्ञानमार्गेणापि स्थित्य-संभवे चिन्ता भवति । तदभावार्थमाहुः द्वितीय इति । ज्ञानमार्गेणापि स्थितौ भगवत्कु-तप्रतिबन्धे सर्वथा चिन्ता त्याज्या । संसारिनश्चयात् । सर्वत्र भगवत्कृतप्रतिबन्धादयं जीव आसुर इत्यस्य संसार एव भवति, नतुद्धार इति निर्धारात् सर्वथा चिन्ता त्याज्या । भगव-रकृतप्रतिबन्धस्य ज्ञापकमाहुः नन्वाद्य इति । नन्विति विरोधोक्तौ । दैवजीवे सर्वेन्द्रियाणां मगवत्परत्वं, तेन तत्कृता सेवा आधिदैविकी, आधिदैविको भगवान् तत्संयन्धिनी भवति। आसुरजीवे भगवत्कृतप्रतिबन्धादाद्यफलाभावे सर्वेन्द्रियाणां भगवत्परत्वाभावे सित तत्र **भगवतः फलटातृ**त्वं नास्ति । तदा तत्कृता सेवा नाधिदैविकी भगवत्संवन्धिनी न भवती-**ट्युक्तं भवति ।** तस्य प्रपञ्चासक्तत्वात् । तृतीय इति । नतु तृतीये-भोगाभावे बाधकं गृहम् । भोगाभावस्तदैव सिघ्यति यदा गृहपरित्यागः । अवश्येयमिति । इयं फलत्रयी त्रतिवन्धकाभावत्रयी अवश्या, न स्वंशक्या । तथापि भाव्या विचारणीया । मम फलत्रयं **अवतु, प्रतिबन्धकाभावत्रयं भवतु, एवं विचारणीया । फलत्रयप्रतिबन्धकाभावत्रयाभ्याम**-न्यत् सर्वं फलभावनं प्रतिबन्धकभावनं स्वान्तर्प्रान्तिरित्यर्थः । ननु पुष्टिमार्गीयाणां किमर्थं **आवनं, तं विनैव फलसिद्धेरित्याशंकायामाहुः तदीयैरिति।** पुष्टिमार्गीयैरप्येतद्भावनं का-र्थम् । एतद्भावने भगवान् पुष्टिमार्गे फलदाने विलम्बं न करोत्येव । अतः पुष्टिमार्गीया-णामेतद्भावने शीघं फलं भवत्यतस्तैरिप भावनं कार्यम् । नतु सत्त्वादिप्राकृतगुणकृतचित्त-श्लोमे सित कथं भावनं कार्यं तत्राहुः गुणक्षोभेपीति । चित्तस्य गुणत्रयकृतक्षो-अप्येतदेव फलप्रतिबन्धकत्रयप्राप्तिनिवृत्तिभावनं तन्निवारणे साधनरूपं द्रष्ट्व्यम् । एत-**द्वावनयैव गुणत्रयक्षोमोपि नश्यतीति मे मितः। एवंप्रकारिका मम बुद्धिः। कुसृष्टि**रिति। अत्रितद्भावनकृतगुणत्रयक्षोभनिवारणे काचित् कुसष्टिरेतद्भावनयैव गुणत्रयकृतक्षोभो नश्य-तीति कथं, गुणत्रयकृतक्षोभनिवारणे साधनान्तराण्यपि भविष्यन्तीत्येवं रूपानुपपत्तिक्त्यद्यते चत्, निश्चयेन स वै अमः । स्वान्तर्भ्रान्तिः । अत्र न काप्यनुपपत्तिरिति दिक् ।

इति श्रीसेवाफलविवृतिप्रकाशः।

### परिशिष्टम् ।

| पृष्ठम् | पङ्गिः | पाठ:                                                        | पाठान्तरम् ।                      |  |  |  |
|---------|--------|-------------------------------------------------------------|-----------------------------------|--|--|--|
| 4       | ३९     | सद्विषयकः                                                   | सिद्धिविषयकः                      |  |  |  |
| Ę       | 6      | दर्शनसेवायाम्                                               | दर्शने सेवायाम्                   |  |  |  |
| Ę       | २२     | अलौकिकसाधन                                                  | अलौकिकभोगसाधन                     |  |  |  |
| O       | ٩      | द्विविध इत्यनन्तरम् , ठौकिकोऽठौकिकश्च । तत्र ठौकिकस्त्याज्य |                                   |  |  |  |
| 6       | २५     | Zalaum                                                      | एव । प्रतिबन्धो द्विविधो ।        |  |  |  |
| 29      | 3      | द्रवादस्य<br>प्रयत्नसम्भवेन ।                               | द्रवश्चा                          |  |  |  |
| 22      | 38     | तदवैयर्थ्य-                                                 | प्रयत्नासम्भवेन ।<br>तद्वैयर्थ्य- |  |  |  |

श्रीवल्लभगोखामिनां टीकाया मुद्रणानन्तरं प्रभुकृपयास्मामिस्तेषां टीकायाः द्वितीया प्रतिः प्राप्ता । सा टीका श्रीवल्लभगोखामिभिः पुनर्लिखिता, इति प्रतिभाति । तन्मध्ये तैः प्रथमटीकापेक्षया केषु केषु खलेषु किञ्चिद्धिकं लिखितम्, तदत्र वाचकानां जिज्ञासान्तृष्ट्यर्थं प्रन्थरक्षणार्थं चावतार्यते ।

पृष्ठ २३, पङ्कि १२, सर्वाभोग्यसुधानन्तरमिदमधिकं वाचनीयम्—'फल्रूपापीयं भगवता साधनतामापादितेति वेणुगीते निरूपितमतोऽठौकिकत्वम् ।'

पृष्ठ २३, पिक्क २४, सेवोपयोगिदेहो इत्यस्यानन्तरं 'इति यस्य देहस्य सेवायामेवोपयोगः, अन्यदावयवा अप्रकटा एव स इत्यर्थः । यत्र स्वरूपानन्ददानम्, तत्र फलत्रयमि, यत्र धर्मभूतानन्ददानम्, स्वयमप्रधानीभूय, तत्र फलद्वयम्, यत्र स्वप्राधान्येन धर्मभूतानन्ददानम्, तत्र सेवोपयोगिदेहमात्रदानमिति ज्ञेयम् ' इत्यधिकम् ।

पृष्ठ २३, पिक्क २७, लभनते-इत्यस्यानन्तरं 'इमान्येव फलक्त्पात्मनिवेदनसल्य-दास्यानि ज्ञेयानि श्रे स्थिकम्।

पृष्ठ २४, पिक्क ३, भोगः—इत्यस्यानन्तरं 'भगवदुपयोगिवस्तुपरतायाः प्रति-बन्धकत्वाभावादत्र यद्यम्बुजाक्षेतिश्लोकव्याख्यातः सर्वथा भगवन्तमप्रपन्नः अन्यपदार्थी ज्ञेयः। अप्रपन्नोननुगतो भगवदनुपयोगीति यावत्। नवरत्ने चित्तोद्वेगमित्यस्याभासे चित्तस्य पुत्रादिपरता उद्वेगपदार्थी निरूपितः। अन्यपरतेतियावत्। तद्वयायेन त्रयमपीदं ज्ञेयम्।' इत्यधिकम्।

पृष्ठ २४, पिक्क ५, मूलार्थः—इत्यस्मानन्तरं 'तत्र द्वयं साक्षात्तद्वाधकं प्रतिबन्ध-रूपम्, एकं च तदाधारस्य साधनस्य वाधेन वाधकमिति भेदो ज्ञेयः । सामर्थ्यस्य बाधकथनेन सामर्थ्योत्पत्तेः पूर्वमेतत्सम्भवे सामर्थ्यं नोत्पद्येतेति सिद्धमेवेति भावः । नवरत्ने

तथानिरूपणान्निवेदनपदार्थनाशाभावेपि तद्वाधस्तु स्यादिति तुशब्दः । तेन जन्मान्तर-व्यवधानं भवतीति निबन्धे निरूपितमिति भावः । सामर्थ्यवाधश्च तद्धेतुभूताभ्यासवाधेन सेवानभ्यस्ता भवतीत्यर्थः ।' इत्यधिकम् ।

पृष्ठ २४, पङ्कि ७, लौकिकभोगानाम्—इत्यस्यानन्तरं 'बाधकत्वात्तत्साधनपरि-त्यागः कर्तव्यः । मनोदेहेन्द्रियाणि च भगवदसम्बन्धिषु न प्रवर्तनीयानि । तथा सित तेषां तत्परता भवति 'विषयान् ध्यायतश्चित्तं विषयेषु विषज्ञत' इति वाक्यादिति भावः । साधन-

परित्यागं विवृण्वतो' इत्यधिकम्।

पृष्ठ २४, पिक १२, भोगः—इलस्यानन्तरं 'लौकिकस्त्याज्य इति । सिद्धान्त-रहस्योक्तप्रकारेण यथासम्भवं भगवदुपयोगं सम्पाद्य भोगः कर्तव्य इत्यर्थः । प्रतिबन्ध इति । श्रवणकीर्तनादिना हरिश्चेद्धदयं निविशते तदा पूजा सर्वदा निर्वहित । एवं जाते ततः कार्यान्तरवशाञ्चाता तनोरन्यपरता साधारणः प्रतिबन्धः । क्रियमाणेपि अवणकीर्त-नादो हिरिश्चेन्न निविशेत्तदाभ्यासो न भवति । तेन जाता तनोरन्यपरता या स भगव-त्कृतप्रतिबन्धः ।

पृष्ठ २४, पिक्क १३, विभावनीयेत्यर्थः—इत्यस्यानन्तरं 'बुद्धिर्वा तत्र न स्थाप-नीया । यत्नकरणेपि तदनुचिन्तनं न कर्तव्यमित्यर्थः । अठौकिकभोगो न त्याज्य इत्या-

शयेनाहः अलोकिकेति ।' इस्रिधकम् ।

पृष्ठ २४, पिक्क २०, प्रतिबन्धः — इत्यस्यानन्तरं 'ध्रुवस्य गता भक्तिः कुवेरेण

सिद्धेति चतुर्थस्कन्धे निरूपितं तथात्राप्याशङ्ग नेत्याहुः तदेति' इत्यधिकम् ।

पृष्ठ २४, पिक २२, बोध्यम् इत्यस्यानन्तरं 'नतु दुरदृष्टनाशनार्थं कात्यायनी-पूजेति कात्यायनीपदनिरुक्तौ सुबोधिन्यां निरूपितम्, दुरदृष्टस्य भगवत्कृतप्रतिबन्धत्वं च तत्रैव निरूपितम् । यदि भगवदिच्छयैवेति । स्रेच्छामप्येतदनुगुणां करिष्यतीति च । तथा च कथमन्यसेवावैयर्थ्यमित्यत आहुरयमिति । ठीठास्थेषु रसविशेषानुभवार्थं भगवता प्रतिबन्धः सम्पाद्यते न त्वासुरत्वं तेषु । आधुनिकोयं त्वासुर एव भगवता प्रतिबन्धसुक्तः कियते, तदा तु फलाभावनिश्वयात् साधनवैयर्थ्यमिति भावः ।' इत्यधिकम् ।

पृष्ठ २५, पङ्कि १७, बाधकत्वाभावात्—इत्यस्यानन्तरं 'विद्यमानमप्यदृष्टं तस्य दुर्बलम् । अत एव प्रारब्धभोजनार्थं प्रभुश्चेद्विलम्बत इत्युक्तम् । लोकवेदस्वास्थ्यं हरिर्न

करिष्यतीति चोक्तम् । इत्यधिकम् ।

| पृष्ठ | ३२ | पङ्गि | 35       | <b>ह</b> ढाद् | हठात्     |
|-------|----|-------|----------|---------------|-----------|
|       | ३२ | ,,    | २८       | सा<br>विवरणे  | स<br>वरणे |
| "     | ९५ | "     | २८<br>२१ | विवरणे        | वरणे      |
| 77    |    |       |          |               |           |

